Tustitia - Universidad Santo Tomas, Seccional Bucaramanga, Colombia, Edicion Especial - Febrero de 2026

NO ES TIEMPO DE HEROES. ACERCA DE LA MEMORIA COLECTIVA
MULTIDIRECCIONAL Y LA HONRA A LAS VICTIMAS

PUBLICACION ANTICIPADA
El Comité Editorial de la revista Iustitia aprueba la publicacion anticipada del presente manuscrito dado
que ha culminado el proceso editorial de forma satisfactoria. No obstante, advierte a los lectores que esta
version en PDF es provisional y puede ser modificada al realizar la correccion de estilo y la diagramacion

del documento.

ACCEPTED FOR PUBLICATION
The Editorial Board of lustitia approves the early publication of this manuscript since the editorial
process has been satisfactorily completed. However, it warns readers that this PDF version is provisional

and may be modified by proof-reading and document layout processes.

El(los) autor(es), licenciatario Universidad Santo Tomas Seccional Bucaramanga, Colombia
Tustitia ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539 — 4657 DOI: https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3297



https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3297

Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las
victimas

This is not a time for heroes. About multidirectional collective memory and honoring the victims

Andrés Hernando Luna Osorio
Abogado, Universidad Santo Tomas, Bucaramanga, Colombia. Especialista en Sistema Penal
Acusatorio, Universidad Catolica de Colombia, Bogota, Colombia. Especialista en Derecho
Constitucional, Universidad Santo Tomas, Bucaramanga, Colombia. Magister en Derechos
Humanos, Universidad Nacional de Educacion a Distancia, Madrid, Espaia.
Doctorando en Administracion, Hacienda y Justicia en el Estado Social, Universidad de
Salamanca, Espafia. Profesor titular, Escuela de Derecho y Ciencia Politica, Universidad
Industrial de Santander, Bucaramanga, Colombia. Formador, Escuela Judicial Rodrigo Lara
Bonilla, Bogot4, Colombia
alunao@cendoj.ramajudicial.gov.co

https://orcid.org/0000-0002-9352-2283

Recibido: 22 de septiembre de 2025
Aceptado: 4 de noviembre de 2025
Como citar este articulo:
Luna Osorio, A. H. (2026). No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva

multidireccional y la honra a las victimas. lustitia, 24(Especial).

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3297

Resumen

Se propone desarrollar cinco puntos concretos en torno a una idea central: no es el momento de
vanagloriar figuras heroicas, de inventar superhombres, de levantar dioses encarnados o de exaltar
personajes mesianicos que la posguerra suele producir (llamense militares, presidentes, lideres
religiosos o comandantes, sin importar la etiqueta que se les asigne). La tarea que hoy nos
corresponde es otra: recordar a los muertos, a los inocentes; proteger el recuerdo de los débiles y
magnificar el sacrificio de las victimas que padecieron los horrores del pasado. Estamos, en

definitiva, en la era de la memoria colectiva, una memoria que no glorifica vencedores, sino que

[USTITIA


https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3297

No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

dignifica el legado de las victimas. En la primera parte se examinara por qué sigue siendo
pertinente reflexionar sobre el valor de la memoria, diferenciandola del simple recuerdo y
destacando que no es banal discutirlo. En segundo lugar, se analizara la memoria colectiva en su
caracter dindmico, como experiencia vivida que, con el tiempo, se convierte en norma social. Un
tercer apartado abordara la tension entre historia y memoria, defendiendo que ninguna reemplaza
a la otra, pues no existe subsuncion posible, sino complementariedad. En cuarto término, se
resaltara el caracter multidireccional de la memoria, nutrida de voces diversas que deben ser
negociadas y nunca impuestas o convertidas en militancia. Finalmente, se advertira sobre un
desafio particular: la dificultad de recordar la violencia contra las mujeres sin un enfoque de
género, riesgo que puede desembocar en la (cruel) ironia de una revictimizacion al narrar la
violacion como arma de guerra.

Palabras clave: memoria colectiva, victimas, posguerra, multidireccionalidad,

revictimizacion.

Abstract

This article develops five core arguments around a central idea: this is not the time to glorify heroic
figures, invent supermen, elevate embodied gods, or exalt messianic leaders of the kind that
postwar contexts frequently produce (whether military officers, presidents, religious leaders, or
commanders, regardless of their label). The task before us is different: to remember the dead and
the innocent, to preserve the memory of the vulnerable, and to acknowledge the sacrifice of victims
who endured past atrocities. We are, ultimately, in the era of collective memory, one that does not
glorify victors but dignifies the legacy of the victims. The first section examines why it remains
essential to reflect on the value of memory, distinguishing it from mere recollection and stressing
that its discussion is never trivial. The second analyzes the dynamic nature of collective memory,
as a lived experience that, over time, becomes a social norm. The third explores the tension
between history and memory, highlighting their complementary rather than substitutive roles. The
fourth emphasizes the multidirectional dimension of memory, shaped by diverse voices that must
be negotiated but never imposed or reduced to militancy. Finally, a specific challenge is addressed:
remembering violence against women without a gender perspective, a gap that risks the (cruel)
irony of revictimization when sexual violence is memorialized solely as a weapon of war.

Key words: Collective memory, victims, postwar, multidirectionality, revictimization.

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

Introduccion

En los tiempos posteriores a la violencia extrema, las sociedades enfrentan una encrucijada
fundamental: decidir entre la exaltacion de figuras heroicas o la construccion de una memoria
orientada hacia la dignificacion de las victimas. No se trata de erigir nuevos mitos ni de fabricar
relatos salvadores alrededor de lideres politicos, militares o religiosos, como ha sido frecuente en
distintos contextos de posguerra. La tarea que demanda el presente es distinta y mas exigente:
rescatar la voz de quienes fueron silenciados, preservar el recuerdo de los mas vulnerables y
reconocer el sufrimiento de quienes padecieron los estragos de la barbarie.

En este horizonte, la memoria colectiva se configura no como un instrumento para
glorificar vencedores (oficiales), sino como un espacio ético y politico que coloca en el centro la
dignidad de las victimas y el legado que su sacrificio representa para la construccion de
comunidades mads justas. Y, es que, frente a la pretension politica de olvidar la guerra, de pasar la
pagina, se genera una insuficiencia de la memoria colectiva ya que lo traumatico retorna, inquieta
y obliga a tomar postura sobre su tratamiento, revelando que el olvido no elimina el pasado.

De alli 1a necesidad de una memoria colectiva como accidn social deliberada, orientada a
dialogar abiertamente el trauma, alcanzar catarsis y lograr reconciliacion con lo vivido. Como
veremos, la memoria se vincula mas a identidades y emociones que a hechos objetivos, pues las
narrativas dependen de las demandas de cada grupo y de como perciben la amenaza o
incomprension del otro.

Este articulo de reflexion se fundamenta en un analisis conceptual y bibliografico orientado
a examinar los vinculos entre memoria colectiva, posguerra y dignificacion de las victimas. Se
estructura a partir de la revision critica de literatura académica, fuentes doctrinales y estudios
comparados en el ambito juridico y sociologico, que permiten comprender como los procesos de
memorializacion se configuran como précticas sociales y politicas de reconocimiento. Desde una
aproximacion interdisciplinaria, el texto busca problematizar las tensiones entre historia, memoria
y verdad, situando el papel de la memoria multidireccional como instrumento para la

reconstruccion ética del tejido social tras contextos de violencia masiva.

(Por qué es necesario reflexionar sobre la memoria en una sociedad que enfrenta el

postconflicto?

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

A partir del momento historico que atraviesa una sociedad luego de un conflicto armado o de una
serie de violaciones masivas de derechos humanos, hechos que, lamentablemente y por razones de
seguridad internacional, ocurren con creciente frecuencia, todos los ciudadanos, tanto agentes
estatales como particulares, se enfrentan a la necesidad de decidir como abordar un pasado
doloroso.

Es una decision incomoda y dificil de asumir, pero que debe ser objeto de reflexion
colectiva, sin distinciéon de edad o rol social. Los Estados, por su parte, tienen la obligacion de
propiciar los espacios adecuados que permitan este debate, evitando que se convierta en un
mecanismo de adoctrinamiento, militancia ideoldgica o imposicion de versiones oficiales de la
historia.

A este respecto, sefalan Stone y Jinks (2002, p. 274) que la memoria no es solo una
“representacion del pasado”, sino “constitucion del presente”, inseparable de la identidad. Indican
que la memoria puede ser manipulada para “exclusion” o incluso para “ideologias genocidas”, y
las “guerras de memorias” no aseguran acuerdos ni reconciliacion. Estos espacios de reflexion del
pasado, bien cercano o bien remoto, permite reconocer sufrimientos, visibilizar culpas y ofrecer
un sentido social a lo vivido. Por ello, trabajar con la memoria, incluso con el riesgo de reabrir
heridas, es indispensable para afirmar la dignidad de las victimas y sostener practicas que
resguardan significados ausentes frente al vacio.

Asi entonces tenemos que la memoria define la “identidad colectiva”. Su manipulacion
puede generar “ideologias genocidas”, mostrando que las “guerras de memoria” no aseguran paz
ni consenso (Stone, 2010, p.118). Sin embargo, el valor de la memoria radica en su capacidad de
reconocer el sufrimiento” para evitar que las victimas sean reducidas a lo que sus victimarios
impusieron y en sostener “sentidos de dignidad” alli donde todo parece destruido (Stone, 2010, p.
118).

Por eso, aun con riesgos de reabrir heridas, trabajar la memoria es un deber, que conlleva
un doble efecto terapéutico, como es confrontar el trauma, pero a su vez trabajar, si no superarlo,
en aminorar y controlar sus efectos. Aunque intuitivamente rememorar, € incluso conmemorar,
fechas en las que se consumaron actos ignominiosos pueda parecer un acto masoquista, lo cierto
es que aportar al recuerdo constituye una herramienta para visibilizar experiencias que, de otro
modo, podrian desaparecer. No se trata de dejar que la historia sea opacada por relatos construidos

desde delirios de supremacia, sino de edificarla como una especie de leyenda que demuestre que

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

el dolor y el sufrimiento del pasado tuvieron un proposito: evitar su repeticion y erradicar las causas
que los generaron.

Todo lo anterior surge del azar que condena a inocentes a padecer una violencia resonante,
la cual no es solo sufrimiento, sino que también produce beneficios para ciertos grupos a costa de
otros, lo que la hace tan persistente e insidiosa (Whigham, 2022, p. 40). Funciona como el poder:
no desciende de arriba, sino que se reproduce en las relaciones y en los cuerpos, se instala mediante
“practicas corporales” que generan habitos y refuerzan conductas, -por ejemplo, el saludo nazi-,
que, de un gesto impuesto, pasa a moldear la psicologia y a crear “perpetradores” (Whigham, 2022,
p. 40). El status quo violento se incrusta como un modo normalizado de operatividad de la
sociedad, lo cual después se siente antinatural extraerlo. Romper esos efectos exige empatia y
responsabilidad colectiva, cultivadas en practicas co-encarnadas que reorienten la afectividad y
creen nuevos surcos afectivos hacia la inclusion.

Asi entonces, podemos indicar que recordar no es un acto libre, sino una “practica cultural”
sujeta a “control social” y a “tablies”, que marcan qué episodios pueden narrarse y con quién
(Rosenthal, 2016, p. 50). En este proceso intervienen factores como las “imagenes de pertenencia”
y de “otros”, la “memoria familiar” y “generacional”, las “experiencias biograficas” y la “posicion
en el discurso publico” (Rosenthal, 2016, p. 50). También pesan las asimetrias de poder y las reglas
de legitimidad que deciden qué version del pasado se impone.

Recordar, entonces, no es solo rememorar, sino construir identidad bajo condiciones
sociales que delimitan qué memoria puede hacerse publica, ciertamente es un acto complejo, no
por la sapiencia o conocimiento cientifico que acarree, sino que no contiene linderos o rasgos
estables, tampoco generar conclusiones inexorables o inamovibles y se encuentra en marcada por
un fuerte concepto de lo colectivo, de lo comunitario, aislando individualidades, secretismos,
reservas o anonimatos.

Como complemento de lo anterior, es pertinente afirmar que olvidar es un acto
involuntario, pero perdonar es una decision voluntaria en el plano practico: no consiste en borrar
un recuerdo, sino en declararlo inadmisible. Perdonar significa asumir una “razén excluyente”, es
decir, un compromiso de no usar la ofensa como fundamento de futuras acciones, del mismo modo
en que al prometer se asume la obligacion de excluir otras razones (Margalit, 2004, p. 200).

En este sentido, perdonar es un acto performativo y una “politica consciente” de exclusion

de motivos hostiles, con ventajas tanto conceptuales como psicoldgicas (Margalit, 2004, p. 200).

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

Es muy util trabajar esta diferenciacion debido a el perdon no excusa, exonera o provoca amnesia
voluntaria engafnandose a si mismo respecto del perpetrador, es decir, no genera un sentimiento de
autocompasion, sino que es una decision consciente para continuar adelante y generar aportes
hacia procesos de memorializacion.

Por tanto, la memoria cumple un papel esencial en la integracion social, pues permite
distinguir entre “pasado y presente”, entre “lo propio y lo ajeno”, asegurando continuidad e
identidad (Leonhard, 2016, p. 118). Esta funcion adquiere especial relevancia en tiempos de
cambio politico, cuando los “saberes heredados” del viejo orden entran en tension con las nuevas
estructuras, poniendo en riesgo la cohesion social. (Leonhard, 2016, p. 118). La memoria,
entonces, no solo preserva, sino que también transforma los marcos de accion, permitiendo que
los individuos se adapten a exigencias cambiantes. La integracion exige articular experiencias y
expectativas en una dimension temporal, mas alla de factores materiales o simbdlicos.

De igual forma, la memoria actia como fendémeno politico que define “poder”,
“legitimidad” y “futuro” (Avedian, 2019, p. 13-16). Es un campo de disputa entre fuerzas “de
arriba hacia abajo”, donde las ¢lites moldean recuerdos para justificar politicas y acumularlos
como “baterias” de legitimacion, y fuerzas “de abajo hacia arriba”, donde la sociedad moviliza
narrativas para disputar el relato oficial, la historia surge como sintesis de esa tension, fijando
“normas politicas” y sirviendo de “leccién moral” frente a errores del pasado (Avedian, 2019, p.
13-16).

Por consiguiente, la memoria no solo preserva hechos, sino que también construye la idea
de nacion, propugna por una identidad colectiva y transforma el pasado en recurso politico, en un
proceso en el que nuevos lideres, ciudadanos, periodistas e historiadores se convierten en “agentes
de memoria” (Avedian, 2019, p. 13-16). La historia escrita por los vencedores y el uso instrumental
de narrativas oficiales demuestran que lo recordado y lo olvidado condicionan negativamente tanto
la cohesion nacional como la politica interna y externa. Por ello, emergen actores politicos que no
se definen unicamente por su cargo, su solvencia econdmica o su formacion intelectual
privilegiada, sino por la convergencia de diversos lideres sociales: defensores de derechos
humanos, protectores del medio ambiente y victimas, tanto directas como indirectas, de graves
atrocidades.

Todos ellos contribuyen a enriquecer y fortalecer los relatos y las visiones macro de las

diferentes regiones, dotando de profundidad y pluralidad a la memoria colectiva. De esta forma,

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

entonces, el reto juridico y moral consiste en que “la memoria ilumine la oscuridad histérica”
(Fraser, 2011, p. 47), aun cuando el mal expuesto siga siendo mal.

Por lo anterior es que es viable sefalar que la memoria se asienta en lo individual y lo
colectivo, como “historia personal” que se transforma en lazos comunes, recordando que la verdad
y la justicia son esenciales para evitar la repeticion de la barbarie (Kane, 2023, p. 13). Por ejemplo,
en Alemania y en varios paises europeos, la memoria del Holocausto y la educacion sobre
antisemitismo han enfrentado profundas tensiones, evidenciadas en debates politicos y académicos
sobre la culpabilidad y el papel de diferentes actores historicos.

La inversion del relato historico, donde algunos comparan a Israel con el nazismo o a los
judios como perpetradores, refleja un antisemitismo renovado que persiste incluso entre élites
educadas, distorsionando hechos historicos y vulnerando la verdad. Esta “forma contemporanea
de prejuicio” (Wistrich, 2012, p. 265) no es la negacion explicita del Holocausto, sino una
manipulacion mas sutil que afecta la memoria colectiva y los derechos del otro.

En este momento es justo citar a Wagner-Pacifici (2016, p. 23-26) cuando sostiene que
todo acontecimiento genera “representaciones” que circulan como copias, intentos de fijar lo
ocurrido frente a la “incertidumbre” y la “resistencia”. Estas formas (narrativas, dramaticas,
pictoricas) organizan “tiempo, espacio y causalidad”, revelando como la memoria nunca es neutra.
Es decir, los “actos performativos y demostrativos” se entrelazan con esas representaciones, en un
vaivén de “convencion y contingencia”, donde los significados pueden sedimentarse o reorientarse
(Wagner-Pacifici, 2016, p. 23-26).

En términos Luhmanianos se podria afirmar que dicha contingencia se refiere a la
consideracion de la memoria oficial, o de los enunciados que lo describen, a la luz de otras
posibilidades: como dependiente de algo, como adecuado para ciertas circunstancias o como
alternativa a otras opciones. Esta nocion implica adoptar una actitud problematizante, lo cual
ciertamente abruma a un jurista tradicional anclado en la seguridad juridica. Asi, los
acontecimientos transforman la identidad colectiva, reconfiguran limites y abren o bloquean
sentidos, pero, también existe en riesgos de que puedan quedar atrapados en remolinos de
memoria, con giros sin direccion, cargados de emociones colectivas, donde el duelo y la
conmemoracion se dispersan en proyectos fragmentados.

En tal sentido, Donald indica que la “memoria cultural” es un sistema “dindmico” y “en

constante revision”, capaz tanto de ‘“sostener una cultura” como de “destruirla”, segun lo

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

determinen factores “cognitivos, sociales y politicos” (2018, p. 37). Que, a diferencia de la
memoria individual, no tiene “limites de capacidad”, puede albergar “ideas contradictorias” y
“puntos de vista multiples”, y se distribuye en “personas, instituciones y objetos” (2018, p. 37).
Podemos concluir, entonces, que la fuerza de la memoria cultural radica en su caracter distribuido:
una fuerza capaz de reconstituirse incluso después de graves dafios, que no conoce limites al buscar
la restauracion y la reconciliacidon, y que genera canales comunicantes que permiten identificar
dolores y aflicciones en comun y reconocer las experiencias de los victimarios, sin hacer
distinciones de bando.

En este punto resulta pertinente dejar sentado lo ya expuesto para avanzar hacia una
cuestion decisiva: la memoria entendida no como un ejercicio individual o estrictamente privado,
sino como una experiencia colectiva. Esta se erige mediante procesos de construccion compartida,
sostenidos en la intervencion activa de los sujetos y en su permanente transmision, tanto en

registros orales como escritos.

De los fundamentos y finalidades de una memoria colectiva dinamica

Existe un bien comtin inmaterial compartido por todas las sociedades, evitando el término naciones
que pueden cargar con sesgos ideolodgicos o connotaciones supremacistas, cual es: la construccion
de relatos y la interpretacion de los sucesos del pasado que, de manera directa, condicionan y
marcan el futuro de las comunidades. La memoria colectiva, en su existencia cotidiana, rara vez
se pone en duda; solo cuando sus fundamentos se ven amenazados o entran en crisis que su solidez
y relevancia comienzan a ser cuestionadas.

Particularmente es importante mencionar a Rothberg cuando indica que la memoria
colectiva no es ‘“competencia de recuerdos”, sino un entramado de “desplazamientos”,
“sustituciones” y “proyecciones” que esconden y a la vez revelan lo reprimido (2009: 12-16). Asi,
la memoria se construye como ‘“asociacion multidireccional”, donde lo individual y lo colectivo
se entrelazan en “redes de comunicacion”, “instituciones” y “medios”, generando tanto “versiones
compartidas” como “disensos inevitables” (Rothberg, 2009, p. 12-16).

Por tanto, parece acertado afirmar que la memoria nunca es neutra: opera con fuerza social
y politica, con cargas afectivas que convierten cada recuerdo en un campo de conflicto y
solidaridad. Lejos de ser inocente, puede funcionar como rearticulacion histérica, es decir, impulsa

a todo el colectivo a asumir un compromiso de enfrentar las bases mismas del contrato social, esa

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

ficcion que generod derechos civiles y posteriormente garantias fundamentales, evitando caer en la
ceguera, en la omision de lo evidente, en abstraerse de la obligacion de mirar para atras y
contemplar los horrores del pasado, pero con pretension de desafiar el futuro.

En este orden de ideas, por memoria colectiva no puede entenderse una categoria rigida,
sino mas bien como tensiones entre polos analiticos. Se destaca que la memoria es siempre
“mediada” y se expresa mediante ‘“narrativas como herramientas culturales”, con un doble
caracter: dar cuenta del pasado y, a la vez, hacerlo “utilizable” en el presente con fines politicos o
culturales (Wertsch, 2004, p. 177).

La “memoria colectiva” se presenta como un proceso activo, social y siempre “mediado
por recursos textuales y voces”, lo que explica su “fuerza y persistencia” y su resistencia frente a
la “argumentacién racional” (Wertsch, 2004, p. 177). Muchas veces quienes la reproducen creen
simplemente contar lo que ocurrid, aunque sus relatos carezcan de eventos concretos y estén mas
guiados por marcos narrativos que por hechos verificables. Su cardcter dindmico asegura que la
memoria, a través de estas voces, seguirda moldeando tanto la identidad como la interpretacion del
pasado y del futuro.

Un aspecto esencial esta en la comprension de la memoria como comunicable y voluntaria,
distinta de lo bioldgico-hereditario, y que los grupos “habitan su pasado” para elaborar su
identidad, de manera que el recuerdo colectivo se presenta como un acto social, orientado por las
“necesidades del presente” (Assmann, 2011, p. 31-33). Considero muy interesante esta idea de
anidar en el pasado, no como una manera de insistir en los errores o de exacerbar resentimientos,
sino como interpretacion y vivencia del pasado, asi fisicamente no se hubiesen presenciado de
primera mano los hechos violatorios derechos humanos.

Esta nocion de memoria colectiva exige repensar su andlisis mas alla de los pequefios
grupos y situarlo en la vida social masiva y en el espacio publico. La memoria no se limita a
experiencias directas, pues en los hechos publicos se construye a partir de “relatos indirectos”,
sostenidos por “simbolos” que permiten comunicar y dar sentido (Barash, 2017, p. 259-261). Estos
simbolos operan en dos niveles: como “representaciéon de lo ausente” y como “patron de
inteligibilidad” que ordena la experiencia cotidiana (Barash, 2017, p. 259-261). El simbolo es la
forma como se comunica la memoria colectiva con las victimas del pasado, que no tienen nombre,
0 que no tienen quien la represente o hable por ellas, es la manera de buscar empatia por aquellos

que no fueron defendidos. La memoria colectiva se articula en ritmos reiterativos de la vida social,

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

en practicas conmemorativas que actualizan ideales comunes y en disposiciones de largo plazo
que configuran habitos y estilos corporales. Todo ello conforma reservorios latentes de sentido
que sostienen la identidad y la cohesion grupal en medio de cambios y rupturas, no como
estructuras rigidas, sino como tramas simbolicas en constante transformacion.

Cabe destacar como sefiala Bachleitner que la memoria colectiva sostiene los “valores” de
un pais y marca lo que se entiende como deber frente a una decision politica, las narraciones
historicas generan “normatividad”, pues definen qué es “bueno” en la accién publica (2021, p.
146). Asi, distintas memorias crean sentidos de obligacion o, por el contrario, relativizan su fuerza.
Cada Estado interpreta su identidad a partir de recuerdos propios, legitimando respuestas diversas
a las crisis. En ese proceso, la memoria no solo configura identidad colectiva, sino también un
“proposito moral” (Bachleitner, 2021, p. 146) que convierte al Estado en actor orientado por lo
que considera justo. La normatividad nace de esa reinterpretacion continua, donde la memoria
funciona como espejo que refleja la identidad.

Por lo tanto, interpretar legitimamente el pasado se convierte en un pilar fundamental del
Estado, siendo normal o positiva la paz y sosiego que resultan de la lectura comunitaria del
pretérito doloroso. Los relatos se nutren de rumores, testimonios directos y experiencias vividas,
lo que permite reorganizar la memoria, innovar a partir de lo conocido y dar sentido a lo ignorado,
de esta forma se renuevan historias, afiaden dimensiones que las “versiones oficiales” (Ocen, 2017,
p. 39) suelen omitir y convierten la tradicién oral en un espacio vivo de reconstruccion y
reivindicacion.

Cabe destacar en todo esto que toda sociedad requiere cierto sentido de identidad colectiva
y obligacion social para sobrevivir; esta obligacion puede ser positiva para el grupo, pero
perjudicial para quienes quedan fuera, generando conflictos prolongados si se prioriza la lealtad al
grupo sobre la negociacion, la cooperacion o los derechos individuales. El colectivismo enfocado
en vinculos familiares o de “sangre” puede reforzar sacrificios extremos en favor del grupo y
perpetuar enfrentamientos étnicos (Oyserman y Lauffer, 2002, p. 178-180). En contraste, un
sentido de identidad nacional més amplio y el individualismo fomentan compromiso con la
comunidad general y la proteccion de derechos individuales. Los movimientos sociales reflejan
esto: pueden fortalecer la autoestima y la conexidén con otros, pero, si se organizan de manera

colectiva y excluyente, pueden favorecer la violencia (Oyserman y Lauffer, 2002, p. 178-180). Por

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

ello, es esencial canalizar los impulsos colectivos de manera que potencien la cohesion social sin
inducir conflictos o dafios.

iNo es hora de exaltar héroes;: sobre la tension existente entre historia, memoria y
dignificacion de las victimas

Ciertamente existe una verdadera tension entre historia y memoria lo cual revela un conflicto sobre
como se legitima el pasado: mientras la historia reclama pruebas y objetividad, la memoria insiste
en la experiencia y en el derecho a narrar desde posiciones subalternas. No puede aceptar que la
historia se erija como unica autoridad, ni que la memoria quede reducida a “mito con notas al pie”
(Palmié, 2010, p. 373-375); ambas expresan luchas por definir la “comunidad moral” del presente.

El problema no es decidir qué pasado es verdadero, sino reconocer que todo relato actia
en un “campo de produccion historica” (Palmié, 2010, p. 373-375), atravesado por poder,
exclusion y hegemonia. Asi las cosas, al privilegiar ciertas narrativas y negar otras, se consolida
un orden que oculta memorias incobmodas. Por eso, estudiar el pasado exige atender a los espacios
de experiencia de victimas y horizontes de expectativa en los que se producen las versiones en
disputa, mas alld de un verificacionismo inexpugnable, porque lo que estd en juego no es solo la
descripcion de hechos, sino la validez juridica y politica de las memorias que sostienen derechos
en el presente.

La historia no es relato neutro, pues los “hechos no hablan por si mismos”, sino que
requieren de la labor interpretativa del historiador, quien “articula narrativas” que dotan de sentido
al pasado (Feierstein, 2024, p. 79-81). La memoria antecede al trabajo historiografico, pero la
historia le otorga marcos sociales de conservacion. Ambas practicas comparten un “caracter
creativo” (Feierstein, 2024, p. 79-81) en la representacion, aunque con procedimientos distintos.

Por tanto, la tension entre historia y testimonio muestra que el relato del sobreviviente no
se agota en los hechos verificables, sino que transmite una verdad desde “el interior”, cargada de
afecto y de memoria encarnada (Hirsch y Spitzer, 2010, p. 401-403). La memoria colectiva se
distingue de la historia al integrar experiencias subjetivas y personales en un relato del pasado que
es continuo, publico y social, estructurando la identidad y los valores compartidos. A diferencia
de la historia, que se centra en “secuencias lineales y distanciadas”, la memoria es “flexible,
dindmica y permeable” a los medios y a la informacion contemporanea, generando un vinculo

constante entre pasado y presente (Fronza, 2018, p. 24-27). Este caracter interactivo permite que

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

la memoria configure el presente, a la vez que se ve redefinida por €1, consolidando normas éticas
y recordatorios histéricos que sirven de base a constituciones € instituciones.

Para que cumpla su funcion de estabilizar un pacto ético y de prevenir la repeticion de
tragedias, es fundamental preservar la coherencia de los recuerdos, seleccionando los eventos y
testimonios que reflejan los valores esenciales de la sociedad sin distorsionarlos por intereses del
presente. En consecuencia, la narrativa historica no puede limitarse a la “acumulacion de detalles™
(Schwarz, 2003, p. 144-148) ni a la apariencia de una verdad fija, pues la experiencia humana
revela tiempos interiores, rupturas, caos y complejidad que desbordan los moldes heredados.

En esta linea de argumentacion, es preciso recordar a Jinks cuando ilustra que después de
un genocidio, la memoria y la conmemoracion funcionan como en otros hechos historicos:
multiples memorias “compiten” por definir, alterar o abrir los significados del pasado, mientras
algunas “silencian” a otras” (2015, p. 191-193). La memorializacion se emplea tanto por el Estado
como por grupos civicos para dar forma, simbolizar o confrontar la memoria. Sigue indicando
Jinks que las luchas por la memoria tras un genocidio trascienden lo nacional y se inscriben en un
espacio globalizado, donde testimonios de victimas y acciones estatales pueden validar, cuestionar
o modificar las narrativas locales, asi, la justicia transicional y las comisiones de reconciliacion
buscan facilitar la reparacion, el relato de experiencias y la reinterpretacion de la memoria, aunque
no garantizan un cierre absoluto ni responden plenamente al “por qué” (2015, p. 191-193) de la
violencia.

Los hechos y personas historicas solo son accesibles a través de la memoria, pero ello no
significa que toda memoria sea ilusién o invencion. El pasado “vive en el presente”, aunque
siempre de forma ‘“selectiva”, pues toda percepcion se filtra por necesidades y motivaciones
(Schwartz, 2016, p. 15-17). Reconocer esa selectividad no equivale a negar la existencia objetiva
de los hechos: los acontecimientos sucedieron y sus efectos prueban su realidad implicita. La
memoria puede “distorsionar”, “exagerar” o “omitir” (Schwartz, 2016, p. 15-17), pero también
revela verdades que no pueden reducirse a error. Frente al riesgo de entender la mediacion como
puro filtro deformante, se afirma que lo real impone limites a la percepcion y que el recuerdo,
aunque imperfecto, preserva lo esencial. Asi, memoria e historia no deben pensarse como opuestos,
sino como formas de acceso a un pasado que, aunque mediado, afecta y determina la manera en

que lo experimentamos hoy.

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

Hacia le negociacion de una memoria multidireccional

Los discursos sobre perdon y reparacion no se basan en una ética universal absoluta, sino en
“negociaciones” con las comunidades locales (Levy y Sznaider, 2006, p. 87-89). Esto implica la
coexistencia de estdndares locales y globales de jurisdiccion y la reconsideracion de dicotomias
como lo local versus lo global o lo universal versus lo particular. La reconciliacion y la experiencia
compartida se sustentan en el reconocimiento mutuo, no en una moral universal, configurando una
justicia adaptativa que integra la cultura global de derechos humanos en negociaciones locales y
particulares.

Esto evidencia la tension entre autonomia individual y responsabilidad colectiva, entre
moral y derecho, asi como los desafios de representar eventos extremos como el Holocausto.
Dichos eventos “cuestionan los principios universales de la modernidad” (Levy y Sznaider, 2006,
p. 87-89), mostrando que la barbarie puede ser tanto un colapso de la razon y la democracia, como
un fenémeno inherente a los procesos de racionalizacion y burocratizacion modernos.

Ya lo indicaba Fox cuando escribia que “la memoria nunca es pura” y siempre responde a
intereses (2021, p. 60, 64-68). Los relatos sobre guerra y atrocidad combinan olvidos intencionales
y omisiones, porque al reconstruir el pasado desde el presente se legitiman proyectos politicos.
Recordar en los museos y parque memoriales significa “honrar a los inocentes” que no pudieron
defenderse. Asi, continua diciendo Fox, que el duelo se materializa en cuidar los restos, contar
historias y mantener bellos los espacios, porque la estética del lugar es “reconocimiento” y
“respeto” (2021, p. 60, 64-68).

La forma en que una sociedad elige recordar define sus politicas, educacion y convivencia.
Una memoria estratificada deja fuera voces incomodas, creando desigualdad. El énfasis en
narrativas de superacion sin mostrar el dolor genera riesgo de olvido y distorsion para futuras
generaciones, pues la ausencia de historias brutales impide dimensionar el genocidio en toda su
magnitud.

Por ello, es que es posible asegurar que los significados del pasado se negocian entre
memorias privadas, publicas y oficiales, y son estas memorias las que finalmente determinan como
se recuerda y se honra a las victimas (Jinks, 2015, p. 191-193). Hoy se reconoce que narrar historias

personales con raices culturales es una “habilidad vital de desarrollo”, y que incluso los “recuerdos

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

dolorosos” forman parte de un proceso creativo de dar “coherencia” a la vida, no de una patologia
(Brown y Reavey, 2018, p. 176).

El debate ya no debe centrarse en la correspondencia con hechos objetivos, sino en cdmo
esos recuerdos se articulan en la construccion del yo. Asi, correspondencia y coherencia no son
parametros abstractos, sino logros situados que dependen de los “contextos y practicas” (Brown y
Reavey, 2018, p. 176) donde surge la rememoracion. En todo caso, las memorias se entienden
mejor como producciones sociales y culturales que como simples registros de eventos pasados.

Nuevamente tenemos a Fox cuando nos recuerda que la memorializacion, tras hechos
atroces, se erige como un mecanismo legitimo para naciones, comunidades e individuos, donde
convergen el “boom de la memoria”, el “movimiento de derechos humanos” y la “justicia
transicional” (Fox, 2022, p. 769). Se convierte en espacio de sanacion del trauma, en simbolo de
reconocimiento y en “reafirmacion publica” (Fox, 2022, p. 769) de un pasado doloroso.

El andlisis de sus impactos duraderos en sobrevivientes, descendientes y comunidades
permite valorar si su presencia fisica incide en la prevencion de la violencia. En los espacios
posgenocidas, el reto no es fijar “verdades absolutas” (O’Neill y Hinton, 2009, p. 20), sino
comprender el trabajo cultural que hacen las practicas de memoria y representacion, distintas segiin
cada contexto social e historico. Asi, la memoria se convierte en un esfuerzo colectivo y situado
que intenta dar forma al trauma, aun sabiendo que lo ocurrido permanece mas alld de toda
narracion completa.

Complementando lo anterior Jinks ensefia que en contextos posteriores al genocidio
reconoce un dilema central: como el “reconocimiento” o la “negacioén” de los crimenes influye en
la “reconstruccion social” (2016, p. 26-29). Por ello Jinks dice que la “memorializaciéon” actia
como un espacio de poder donde se define qué se “recuerda” y qué se “olvida”, quiénes son
“victimas” y en nombre de quién se recuerda: “Estado”, “comunidad”, “humanidad” (2016, p. 26-
29). Identifica la autora igualmente que los Estados buscan imponer una “memoria hegemonica”
a través de museos, ceremonias y monumentos, pero que esas narrativas se tensionan con
“memorias locales”, “ritos religiosos” y hasta con el “turismo de la memoria” (Jinks, 2016, p. 26-
29). Por ello vemos que las generaciones, los cambios politicos y las practicas cotidianas
reconfiguran permanentemente el sentido de los lugares de recuerdo. En este escenario, la disputa
entre normatividad estatal y normatividad social revela que la memoria nunca es fija, sino un

campo en constante negociacion.

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

Es por entonces asumir que las “redes translocales de memoria” permiten comparar y
confrontar distintas “traducciones de hechos genocidas”, abriendo paso a un “lenguaje global del
recuerdo” (Buchenhorst, 2017, p. 160). Con todo y ello, debe evitarse universalizar narrativas que
borran las especificidades, las responsabilidades. Es por ello que se propone una especie de
“memoria multidimensional” que combine “investigacién cientifica”, ‘“accidén politica” y
“expresiones estéticas”, capaz de reflejar la “complejidad de los procesos” (Buchenhorst, 2017, p.
160).

La clave est4 en como los significados viajan y se adaptan a través de fronteras sociales y
nacionales, manteniendo siempre la autocritica. Asi, la memoria del genocidio aparece como
negociacion performativa (idea/accidon) en un proceso permanente de “recontextualizacion”. Como
herramienta metodoldgica propone Weissmark (2004, p. 114-119) un “razonamiento hipotético”
que permita asumir escenarios como si fueran ciertos, explorando alternativas sin necesidad de
desechar inmediatamente las creencias previas.

Este enfoque facilita aproximaciones sucesivas a la verdad, probando nuevas perspectivas
y experiencias, aprendiendo de errores y evitando la paralisis por culpa o miedo. Adoptar esta
forma de razonamiento promueve apertura mental, conciencia de los valores que guian
perspectivas y responsabilidad sobre lo que sabemos, permitiendo construir un entendimiento mas
“profundo”, “flexible” y “critico de la realidad” y de la conducta humana (Weissmark, 2004, p.
114-119).

Reflexionar sobre distintas posibilidades permite evaluar evidencia de manera equilibrada,
ya sea en conflictos internos, teorias sociales o investigaciones historicas y penales. Adoptar el
razonamiento hipotético ensefia a ponderar evidencia a favor y en contra, escuchar la otra parte y
examinar alternativas plausibles, lo que reduce la tendencia a mantener creencias rigidas o una
vision unilateral de la realidad. Esta metodologia promueve apertura, integracion de nueva
informacion y ajuste responsable de las propias convicciones, fomentando decisiones mas justas y

fundamentadas en contextos legales, historicos y sociales.

Un problema final: memorializacion de violencia contra la mujer con enfoque de género
Visto lo anterior, cabe poner de relieve un problema especifico derivado de los procesos de
memorializacion. Se trata de un aspecto nada menor, que incide de manera particularmente gravosa

en las mujeres: tanto en aquellas que fueron victimas de violencia basada en género en el pasado,

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

como en quienes hoy, desde el presente, se sienten intimidadas por relatos que, bajo la forma de
un lenguaje crudo y descarnado, reproducen nuevas formas de violencia simbolica. Con ello, lejos
de dignificar a las victimas, se corre el riesgo de insistir y reforzar representaciones degradantes,
que reducen a la mujer a la condicion de objeto, fragil, vulnerable y permanentemente en riesgo.
Escuchar exige responsabilidad, pues una escucha inadecuada puede retraumatizar y convertir la
narracion en repeticion del dafio. El testimonio oral y visual no solo recuerda, “revive”,
transformando tanto al testigo como al oyente, que debe captar silencios, gestos, resistencias
(Hirsch y Spitzer, 2010, p. 401-403). La escucha empatica puede restaurar humanidad e identidad,
pero la escucha instrumental o incrédula refuerza la deshumanizacion. En esa frontera entre
“escuchar” y “apropiarse” se juega la validez ética y juridica de la palabra del testigo, porque en
ella se produce una memoria que es a la vez “presente, afecto y cuerpo” (Hirsch y Spitzer, 2010,
p. 401-403).

Aunque con frecuencia se escuchan relatos casuisticos de violaciones colectivas, matrimonios
serviles o multiples formas de abuso, tal vez lo que genera mayor incomodidad, y puede incluso
provocar indignacion, no es tanto la reconstruccion historica de los hechos desde la perspectiva
del perpetrador, sino aquella que se centra de manera casi exclusiva en la afliccion y humillacion
sufrida por la mujer victima. Este tipo de narracidn, lejos de reparar, corre el riesgo de situarla
nuevamente en una posicion heredada de indefension y desasosiego.

De manera inadvertida, puede terminar normalizando acriticamente los hechos y
reforzando problematicas que jamas deberian asumirse como atribuibles a la victima, tales como
la supuesta falta de defensa frente al acto violento, la idea de consentimiento derivada de la
ausencia de una negacion expresa, o la reiteracion de multiples sesgos y estereotipos de género
que, lamentablemente, pueden quedar incorporados en el propio relato colectivo de memoria.

Al 1gual que otros mecanismos de justicia transicional, se enfrenta desafios estructurales
tales como la reproduccion de desigualdades o la ausencia de un “enfoque sensible al trauma de la
violencia de género” (Fox, 2022, p. 769). Por ejemplo, en Ruanda, los testimonios publicos en
conmemoraciones se vuelven “historia oficial”, pero cuando se omiten relatos de “violencia
sexual”, “orfandad” o ‘“secuelas persistentes”, se produce “violencia simbolica”: silenciar a
quienes sufrieron mas (Fox, 2021, p. 60, 64-68).

El error, entonces, radica en situar a la mujer en una posicion degradante, donde en

ocasiones se afiaden detalles innecesarios que, paraddjicamente, aparecen relatados con mayor

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

crudeza precisamente en este tipo de hechos. Con ello se refuerza la nocion de una supuesta
disponibilidad o fragilidad permanente, como si la condicion femenina estuviera atada
inevitablemente a la vulnerabilidad. Esta mirada, ademés de omitir la relevancia de la mujer en la
vida social y politica, termina por presentarla Uinicamente como una victima mas de las
circunstancias, despojandola de agencia, protagonismo y dignidad historica.

La memoria de las mujeres en Auschwitz muestra como la representacion de género en los
museos refuerza imagenes divididas entre “maternidad amenazada™ y “cautiverio sexual” (Jacobs,
2010, p. 43-45), generando estereotipos que invisibilizan la resistencia y reducen la experiencia
femenina a la impotencia frente a la violencia. El énfasis en la victimizacion, mas que en su
dignidad y valentia, plantea dudas sobre el respeto a la intimidad y la “dignidad de los muertos”
(Jacobs, 2010, p. 43-45), pues la exhibicidon de sufrimientos sin consentimiento puede convertirse
en espectaculo.

Esta problematica, extendida a otros genocidios como Ruanda o Bosnia, advierte que la
memoria colectiva debe evitar el voyeurismo y la objetivacion sexual al narrar atrocidades. El reto
es construir un recuerdo equilibrado, que reconozca la verdad del sufrimiento sin convertirla en
explotacion simbolica. Se concluye, entonces, con este aspecto que, sin duda, merece ser
profundizado en futuras investigaciones.

Ya se trate de expresiones colectivas o de versiones judiciales y extrajudiciales orientadas
a la constatacion de los hechos, lo cierto es que el lenguaje en que son narrados comporta una
carga emocional y, en muchos casos, anti-terapéutica que debe ser objeto de analisis critico, con
miras a atenuarla o eliminarla. Este desafio forma parte de la compleja negociacion que implica
toda elaboracion de memoria colectiva. No obstante, como se advirtid desde el inicio, su

tratamiento detallado desborda los alcances y pretensiones de este escrito.

Conclusiones

La memoria colectiva, especialmente tras conflictos y violaciones masivas de derechos humanos,
no es una simple evocacion del pasado, sino un proceso social que reconoce el sufrimiento
dignifica a las victimas y previene su reduccion a lo que impusieron los perpetradores. Al mismo
tiempo, se enfrenta a riesgos de manipulacion politica y exclusion, pues recordar es una practica
atravesada por relaciones de poder que define qué relatos permanecen y cudles se silencian. En

este sentido, la memoria cumple una doble funcion: integrar a la sociedad mediante la transmision

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

de experiencias que afirman identidad y cohesion, y abrir un espacio critico que dispute narrativas
hegemonicas, transformando el pasado en recurso ético y politico orientado a evitar la repeticion
de la barbarie.

La memoria colectiva constituye un bien comun inmaterial que atraviesa todas las
sociedades, no como un archivo estatico del pasado, sino como un proceso dinamico de
construccion identitaria, cargado de tensiones politicas, simbolicas y afectivas. Lejos de ser neutra,
se expresa mediante narrativas, simbolos y practicas conmemorativas que, a la vez que dignifican
a las victimas y reafirman cohesion social, pueden ser instrumentalizadas para excluir, imponer
versiones oficiales o perpetuar conflictos.

Su caracter multidireccional y mediado por instituciones, medios y testimonios revela que
recordar no es una competencia de relatos, sino una practica cultural en permanente disputa, que
oscila entre el reconocimiento y la manipulacion. Por ello, la memoria se erige en un terreno
decisivo para el presente y el futuro, capaz tanto de sostener valores y propdsitos morales como de
abrir espacios de critica, reconciliacion y renovacion comunitaria.

La tensién entre historia y memoria radica en que la primera busca objetividad y
verificacion, mientras la segunda reivindica la experiencia y el derecho a narrar desde voces
subalternas. Ninguna puede erigirse como autoridad exclusiva, pues ambas operan en un campo
atravesado por poder y disputas de legitimidad. La historia aporta marcos de conservacion y orden
secuencial, mientras la memoria, dindmica y flexible, enlaza pasado y presente desde testimonios
encarnados que transmiten verdades afectivas e identitarias.

En este cruce, los relatos no solo describen hechos, sino que sostienen derechos, valores y
pactos éticos, a la vez que revelan silencios, exclusiones y luchas por el sentido del pasado. Asi,
mas que oposiciones, historia y memoria se muestran como practicas complementarias que, desde
diferentes ldgicas, configuran la manera en que las sociedades recuerdan, confrontan y proyectan
su experiencia historica.

Los procesos de memoria y memorializacion tras crimenes atroces no responden a una ética
universal, sino a negociaciones situadas entre marcos locales, globales y estatales, donde se
disputan significados, silencios y formas de reconocimiento. La memoria se configura como un
campo de poder en el que coexisten narrativas oficiales, comunitarias y transnacionales, siempre
atravesadas por intereses, omisiones y tensiones entre autonomia individual y responsabilidad

colectiva. En este escenario, recordar no equivale a fijar verdades absolutas, sino a construir

[USTITIA



Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

sentidos que, desde testimonios, practicas culturales y expresiones estéticas, buscan otorgar
coherencia a la experiencia, sanar traumas y sostener derechos en el presente. De alli que la
memoria del genocidio y la violencia extrema aparezca como un proceso dindmico,
multidimensional y performativo, abierto a reinterpretaciones criticas que integran justicia, politica
y cultura en la busqueda de un entendimiento mas profundo y responsable de la realidad social e
historica.

Los procesos de memorializacion enfrentan un desafio critico cuando, al narrar la violencia
de género, reproducen estereotipos y degradan simbolicamente a las mujeres, situandolas como
fragiles, indefensas o meros objetos, lo que perpetua formas de victimizacion en lugar de
dignificarlas. Relatos centrados en la humillacion o en detalles innecesarios no solo retraumatizan,
sino que normalizan sesgos y prejuicios de género, reforzando una memoria parcial y excluyente.

Casos como Auschwitz, Ruanda o Bosnia muestran como la representacion femenina en
museos y conmemoraciones tiende a oscilar entre la maternidad amenazada y el cautiverio sexual,
invisibilizando resistencia, agencia y protagonismo historico. El reto, entonces, consiste en
construir narrativas equilibradas y respetuosas que reconozcan el sufrimiento sin caer en el
voyeurismo ni en la explotacion simbolica, incorporando un enfoque sensible al trauma y evitando

que el lenguaje memorial se convierta en vehiculo de nuevas violencias.

[USTITIA



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

Referencias

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization writing, remembrance, and political
imagination. Cambridge University Press, pp- 31-33.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511996306

Avedian, V. (2019). Knowledge and acknowledgement in the politics of memory of the armenian
genocide. Routledge, pp. 13-16. https://doi.org/10.4000/eac.2318

Bachleitner, K. (2021). Collective memory in international relations. Oxford University Press, pp.

146. https://doi.org/10.1093/0s0/9780192895363.001.0001

Barash, J. A. (2017). Collective memory. Bernecker, Sven y Michaelian, Kourken (eds.) The
Routledge handbook of philosophy of memory, Routledge, pp. 259-261.
https://doi.org/10.4324/9781315687315

Brown, S. D., y Reavey, P. (2018). Rethinking function, self, and culture in ‘difficult’
autobiographical memories. Wagoner, Brady (ed.) Handbook of Culture and Memory,
Oxford University Press, pp. 176. https://doi.org/10.1093/0s0/9780190230814.003.0008

Buchenhorst, R. (2017). Field, forum, and vilified art. recent developments in the representation
of mass violence and its remembrance. Moradi, Fazil; Buchenhorst, Ralph y Six-
Hohenbalken, Maria (eds.) Memory and Genocide. On What Remains and the Possibility of
Representation, Routledge, pp. 160. https://doi.org/10.4324/9781315594897

Donald, M. (2018). The Evolutionary origins of human cultural memory. Wagoner, Brady (ed.)
Handbook of Culture and Memory, Oxford University Press, pp. 37.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190230814.003.0002

Feierstein, D. (2024). Memories and representations of terror. Working through genocide. vol. 1,
Town, Douglas Andrew (trad.), Routledge, pp- 79-81.
https://doi.org/10.4324/9781003336464

Fox, N. (2021). After genocide. Memory and reconciliation in rwanda. The University of
Wisconsin Press, pp. 60, 64-68. https://doi.org/10.2307/j.ctv1q3z27x

[USTITIA


https://doi.org/10.1017/CBO9780511996306
https://doi.org/10.4000/eac.2318
https://doi.org/10.1093/oso/9780192895363.001.0001
https://doi.org/10.4324/9781315687315
https://doi.org/10.1093/oso/9780190230814.003.0008
https://doi.org/10.4324/9781315594897
https://doi.org/10.1093/oso/9780190230814.003.0002
https://doi.org/10.4324/9781003336464
https://doi.org/10.2307/j.ctv1q3z27x

Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

Fox, N. (2022). Memory and memorialization after atrocities. Hola, Barbora; Nzitatira, Hollie
Nyseth y Weerdesteijn, Maartje (eds.) The Oxford Handbook On Atrocity Crimes, Oxford
University Press, p. 769. https://doi.org/10.1093/0xfordhb/9780190915629.013.31

Fraser, D. (2011). Law’s holocaust denial. State, memory, legality. Hennebel, Ludovic y
Hochmann, Thomas (eds.) Genocide Denials and the Law, Oxford University Press, pp. 47.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199738922.003.0002

Fronza, E. (2018). Memory and punishment. Historical denialism. Free Speech and the Limits of
Criminal Law, T.M.C. Asser Press / Springer-Verlag Berlin Heidelberg, pp. 24-27.
https://doi.org/10.1007/978-94-6265-234-7

Hirsch, M., y Spitzer, L. (2010). The witness in the archive holocaust studies/memory studies.
Radstone, Susannah y Schwarz, Bill (eds.) Memory. Histories, Theories, Debates, Fordham
University Press, pp. 401-403. https://doi.org/10.1353/book.66748

Jacobs, J. (2010). Memorializing the holocaust: gender, genocide and collective memory. 1.B.
Tauris & Co. Ltd., pp. 43-45. https://doi.org/10.5040/9780755625321

Jinks, R. (2015). Genocide, memory, and memorialisation. Carmichael, Cathie y Maguire, Richard
C. (eds.) The Routledge History of Genocide, Routledge, pp. 191-193.
https://doi.org/10.4324/9781315719054

Jinks, R. (2016). Thinking comparatively about genocide memorialization. Gigliotti, Simone (ed.)
The Memorialization of Genocide, Routledge, pp- 26-29.
https://doi.org/10.4324/9781315679433

Kane, M. C. (2023). Memory and justice: a personal, cultural, and global experience. Wolfe,
Stephanie; Kane, Matthew C. y Ansah, Tawia B. (eds.) In the Shadow of Genocide Justice
and Memory within Rwanda, Routledge, p. 13. https://doi.org/10.4324/9781003228592

Leonhard, N. (2016). Memory as a means of social integration. Sebald, Gerd y Wagle, Jatin (eds.)
Theorizing Social Memories Concepts and Contexts, Routledge, pp. 118.
https://doi.org/10.4324/9781315887111

Levy, D., y Sznaider, N. (2006). Forgive and not forget: reconciliation between forgiveness and

resentment. Barkan, Elazar y Karn, Alexander (eds.) Taking Wrongs Seriously. Apologies

[USTITIA


https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190915629.013.31
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199738922.003.0002
https://doi.org/10.1007/978-94-6265-234-7
https://doi.org/10.1353/book.66748
https://doi.org/10.5040/9780755625321
https://doi.org/10.4324/9781315719054
https://doi.org/10.4324/9781315679433
https://doi.org/10.4324/9781003228592
https://doi.org/10.4324/9781315887111

No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las victimas — A. H. Luna Osorio

and Reconciliation, Stanford University Press, pp- 87-99.
https://doi.org/10.1515/9780804767804

Margalit, A. (2004). The ethics of memory. Harvard University Press, pp. 200-209.
https://doi.org/10.4159/9780674040595

O’Neill, K. L. y Hinton, A. L. (2009). Genocide, truth, memory, and representation: an
introduction. Hinton, Alexander Laban y O’Neill, Kevin Lewis (eds.) Genocide, Truth,
Memory, and Representation, Duke University Press, pp- 20-21.
https://doi.org/10.1215/9780822392361-001

Ocen, L. (2017). Oral performers and memory of mass violence. Dynamics of collective and
individual remembering. Moradi, Fazil; Buchenhorst, Ralph y Six-Hohenbalken, Maria
(eds.) Memory and Genocide. On What Remains and the Possibility of Representation,
Routledge, pp. 39. https://doi.org/10.4324/9781315594897

Oyserman, D. y Lauffer, A. (2002). Examining the Implications of cultural frames on social
movements and group action. Newman, Leonard S. y Erber, Ralph (eds.) Understanding
Genocide. The Social Psychology of the Holocaust, Oxford University Press, pp. 178-180.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780195133622.003.0008

Palmig, S. (2010). Slavery, historicism, and the poverty of memoralization. Radstone, Susannah y
Schwarz, Bill (eds.) Memory. Histories, Theories, Debates, Fordham University Press, pp.
373-375. https://doi.org/10.1353/book.66748

Rosenthal, G. (2016). The social construction of individual and collective memory. Sebald, Gerd
y Wagle, Jatin (eds.) Theorizing Social Memories Concepts and Contexts, Routledge, pp.
50-51. https://doi.org/10.4324/9781315887111

Rothberg, M. (2009). Multidirectional memory: remembering the Holocaust in the age of
decolonization. Stanford University Press, pP- 12-16.
https://doi.org/10.1515/9780804783330

Schwartz, B. (2016). Rethinking the concept of collective memory. Tota, Anna Lisa y Hagen,
Trever (eds.) Routledge International Handbook of Memory Studies, Routledge, pp. 15-17.
https://doi.org/10.4324/9780203762844

[USTITIA


https://doi.org/10.1515/9780804767804
https://doi.org/10.4159/9780674040595
https://doi.org/10.1215/9780822392361-001
https://doi.org/10.4324/9781315594897
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195133622.003.0008
https://doi.org/10.1353/book.66748
https://doi.org/10.4324/9781315887111
https://doi.org/10.1515/9780804783330
https://doi.org/10.4324/9780203762844

Tustitia Edicion Especial « ISSN 1692-9403 « ISSN Digital 2539-4657 « Febrero de 2026

Schwarz, B. (2003). Already the past’ memory and historical time. Radstone, Susannah y Hodgkin,
Katharine (eds.) Regimes of memory, Routledge, pp- 144-148.
https://doi.org/10.4324/9780203391532

Stone, Dan (2010). Genocide and memory. Bloxham, Donald y Moses, A. Dirk (eds.) The Oxford
Handbook of Genocide Studies, Oxford University Press, pp. 118.
https://doi.org/10.1093/0xfordhb/9780199232116.013.0006

Stone, D., y Jinks, R. (2022). Genocide and memory. Bloxham, Donald y Moses, A. Dirk (eds.)
Genocide. Key Themes, Oxford University Press, pp. 274. https://Iccn.loc.gov/2021948410

Wagner-Pacifici, R. (2016). Reconceptualizing memory as event from ‘difficult pasts’ to ‘restless
events. Tota, Anna Lisa y Hagen, Trever (eds.) Routledge International Handbook of

Memory Studies, Routledge, pp. 23-26. https://doi.org/10.4324/9780203762844

Weissmark, M. S. (2004). Justice matters. Legacies of the Holocaust and World War II, Oxford
University Press, pp. 114-119. https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780195157574.001.0001

Wertsch, J. V. (2004). Voices of collective remembering. Cambridge University Press, pp. 65-66,
177-178. https://doi.org/10.1017/CBO9780511613715

Whigham, K. (2022). Resonant violence. Affect, Memory, and Activism in Post-Genocide
Societies, Rutgers University Press, pp. 40-42. https://doi.org/10.2307/j.ctv2v55jgp

Wistrich, R. S. (2012). Negationism, antisemitism, and anti-zionism. Wistrich, Robert Solomon
(ed.) Holocaust Denial. The Politics of Perfidy, Walter de Gruyter GmbH & Co. KG, pp.
265-267. https://doi.org/10.1515/9783110288216

[USTITIA


https://doi.org/10.4324/9780203391532
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199232116.013.0006
https://lccn.loc.gov/2021948410
https://doi.org/10.4324/9780203762844
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195157574.001.0001
https://doi.org/10.1017/CBO9780511613715
https://doi.org/10.2307/j.ctv2v55jgp
https://doi.org/10.1515/9783110288216

