
 

 

 

Iustitia - Universidad Santo Tomás, Seccional Bucaramanga, Colombia, Edición Especial - Febrero de 2026 

El(los) autor(es), licenciatario Universidad Santo Tomás Seccional Bucaramanga, Colombia  
Iustitia ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539 – 4657 DOI: https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3297 

 

 

NO ES TIEMPO DE HÉROES. ACERCA DE LA MEMORIA COLECTIVA 

MULTIDIRECCIONAL Y LA HONRA A LAS VÍCTIMAS 

 

PUBLICACIÓN ANTICIPADA 

El Comité Editorial de la revista Iustitia aprueba la publicación anticipada del presente manuscrito dado 

que ha culminado el proceso editorial de forma satisfactoria. No obstante, advierte a los lectores que esta 

versión en PDF es provisional y puede ser modificada al realizar la corrección de estilo y la diagramación 

del documento. 

   

ACCEPTED FOR PUBLICATION 

The Editorial Board of Iustitia approves the early publication of this manuscript since the editorial 

process has been satisfactorily completed. However, it warns readers that this PDF version is provisional 

and may be modified by proof-reading and document layout processes. 

  

 

  

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3297


Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las 

víctimas 

This is not a time for heroes. About multidirectional collective memory and honoring the victims 

 

Andrés Hernando Luna Osorio 

Abogado, Universidad Santo Tomás, Bucaramanga, Colombia. Especialista en Sistema Penal 

Acusatorio, Universidad Católica de Colombia, Bogotá, Colombia. Especialista en Derecho 

Constitucional, Universidad Santo Tomás, Bucaramanga, Colombia. Magister en Derechos 

Humanos, Universidad Nacional de Educación a Distancia, Madrid, España. 

Doctorando en Administración, Hacienda y Justicia en el Estado Social, Universidad de 

Salamanca, España. Profesor titular, Escuela de Derecho y Ciencia Política, Universidad 

Industrial de Santander, Bucaramanga, Colombia. Formador, Escuela Judicial Rodrigo Lara 

Bonilla, Bogotá, Colombia   

alunao@cendoj.ramajudicial.gov.co 

https://orcid.org/0000-0002-9352-2283 

 

Recibido: 22 de septiembre de 2025 

Aceptado: 4 de noviembre de 2025 

Cómo citar este articulo: 

Luna Osorio, A. H. (2026). No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva 

multidireccional y la honra a las víctimas. Iustitia, 24(Especial). 

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3297 

 

Resumen 

Se propone desarrollar cinco puntos concretos en torno a una idea central: no es el momento de 

vanagloriar figuras heroicas, de inventar superhombres, de levantar dioses encarnados o de exaltar 

personajes mesiánicos que la posguerra suele producir (llámense militares, presidentes, líderes 

religiosos o comandantes, sin importar la etiqueta que se les asigne). La tarea que hoy nos 

corresponde es otra: recordar a los muertos, a los inocentes; proteger el recuerdo de los débiles y 

magnificar el sacrificio de las víctimas que padecieron los horrores del pasado. Estamos, en 

definitiva, en la era de la memoria colectiva, una memoria que no glorifica vencedores, sino que 

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3297


No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

dignifica el legado de las víctimas. En la primera parte se examinará por qué sigue siendo 

pertinente reflexionar sobre el valor de la memoria, diferenciándola del simple recuerdo y 

destacando que no es banal discutirlo. En segundo lugar, se analizará la memoria colectiva en su 

carácter dinámico, como experiencia vivida que, con el tiempo, se convierte en norma social. Un 

tercer apartado abordará la tensión entre historia y memoria, defendiendo que ninguna reemplaza 

a la otra, pues no existe subsunción posible, sino complementariedad. En cuarto término, se 

resaltará el carácter multidireccional de la memoria, nutrida de voces diversas que deben ser 

negociadas y nunca impuestas o convertidas en militancia. Finalmente, se advertirá sobre un 

desafío particular: la dificultad de recordar la violencia contra las mujeres sin un enfoque de 

género, riesgo que puede desembocar en la (cruel) ironía de una revictimización al narrar la 

violación como arma de guerra. 

Palabras clave: memoria colectiva, víctimas, posguerra, multidireccionalidad, 

revictimización. 

 

Abstract 

This article develops five core arguments around a central idea: this is not the time to glorify heroic 

figures, invent supermen, elevate embodied gods, or exalt messianic leaders of the kind that 

postwar contexts frequently produce (whether military officers, presidents, religious leaders, or 

commanders, regardless of their label). The task before us is different: to remember the dead and 

the innocent, to preserve the memory of the vulnerable, and to acknowledge the sacrifice of victims 

who endured past atrocities. We are, ultimately, in the era of collective memory, one that does not 

glorify victors but dignifies the legacy of the victims. The first section examines why it remains 

essential to reflect on the value of memory, distinguishing it from mere recollection and stressing 

that its discussion is never trivial. The second analyzes the dynamic nature of collective memory, 

as a lived experience that, over time, becomes a social norm. The third explores the tension 

between history and memory, highlighting their complementary rather than substitutive roles. The 

fourth emphasizes the multidirectional dimension of memory, shaped by diverse voices that must 

be negotiated but never imposed or reduced to militancy. Finally, a specific challenge is addressed: 

remembering violence against women without a gender perspective, a gap that risks the (cruel) 

irony of revictimization when sexual violence is memorialized solely as a weapon of war. 

Key words: Collective memory, victims, postwar, multidirectionality, revictimization. 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

 

Introducción 

En los tiempos posteriores a la violencia extrema, las sociedades enfrentan una encrucijada 

fundamental: decidir entre la exaltación de figuras heroicas o la construcción de una memoria 

orientada hacia la dignificación de las víctimas. No se trata de erigir nuevos mitos ni de fabricar 

relatos salvadores alrededor de líderes políticos, militares o religiosos, como ha sido frecuente en 

distintos contextos de posguerra. La tarea que demanda el presente es distinta y más exigente: 

rescatar la voz de quienes fueron silenciados, preservar el recuerdo de los más vulnerables y 

reconocer el sufrimiento de quienes padecieron los estragos de la barbarie.  

En este horizonte, la memoria colectiva se configura no como un instrumento para 

glorificar vencedores (oficiales), sino como un espacio ético y político que coloca en el centro la 

dignidad de las víctimas y el legado que su sacrificio representa para la construcción de 

comunidades más justas. Y, es que, frente a la pretensión política de olvidar la guerra, de pasar la 

página, se genera una insuficiencia de la memoria colectiva ya que lo traumático retorna, inquieta 

y obliga a tomar postura sobre su tratamiento, revelando que el olvido no elimina el pasado.  

De allí la necesidad de una memoria colectiva como acción social deliberada, orientada a 

dialogar abiertamente el trauma, alcanzar catarsis y lograr reconciliación con lo vivido. Como 

veremos, la memoria se vincula más a identidades y emociones que a hechos objetivos, pues las 

narrativas dependen de las demandas de cada grupo y de cómo perciben la amenaza o 

incomprensión del otro. 

Este artículo de reflexión se fundamenta en un análisis conceptual y bibliográfico orientado 

a examinar los vínculos entre memoria colectiva, posguerra y dignificación de las víctimas. Se 

estructura a partir de la revisión crítica de literatura académica, fuentes doctrinales y estudios 

comparados en el ámbito jurídico y sociológico, que permiten comprender cómo los procesos de 

memorialización se configuran como prácticas sociales y políticas de reconocimiento. Desde una 

aproximación interdisciplinaria, el texto busca problematizar las tensiones entre historia, memoria 

y verdad, situando el papel de la memoria multidireccional como instrumento para la 

reconstrucción ética del tejido social tras contextos de violencia masiva.   

 

¿Por qué es necesario reflexionar sobre la memoria en una sociedad que enfrenta el 

postconflicto? 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

A partir del momento histórico que atraviesa una sociedad luego de un conflicto armado o de una 

serie de violaciones masivas de derechos humanos, hechos que, lamentablemente y por razones de 

seguridad internacional, ocurren con creciente frecuencia, todos los ciudadanos, tanto agentes 

estatales como particulares, se enfrentan a la necesidad de decidir cómo abordar un pasado 

doloroso.  

Es una decisión incómoda y difícil de asumir, pero que debe ser objeto de reflexión 

colectiva, sin distinción de edad o rol social. Los Estados, por su parte, tienen la obligación de 

propiciar los espacios adecuados que permitan este debate, evitando que se convierta en un 

mecanismo de adoctrinamiento, militancia ideológica o imposición de versiones oficiales de la 

historia.  

A este respecto, señalan Stone y Jinks (2002, p. 274) que la memoria no es solo una 

“representación del pasado”, sino “constitución del presente”, inseparable de la identidad. Indican 

que la memoria puede ser manipulada para “exclusión” o incluso para “ideologías genocidas”, y 

las “guerras de memorias” no aseguran acuerdos ni reconciliación. Estos espacios de reflexión del 

pasado, bien cercano o bien remoto, permite reconocer sufrimientos, visibilizar culpas y ofrecer 

un sentido social a lo vivido. Por ello, trabajar con la memoria, incluso con el riesgo de reabrir 

heridas, es indispensable para afirmar la dignidad de las víctimas y sostener prácticas que 

resguardan significados ausentes frente al vacío. 

Así entonces tenemos que la memoria define la “identidad colectiva”. Su manipulación 

puede generar “ideologías genocidas”, mostrando que las “guerras de memoria” no aseguran paz 

ni consenso (Stone, 2010, p.118). Sin embargo, el valor de la memoria radica en su capacidad de 

reconocer el sufrimiento” para evitar que las víctimas sean reducidas a lo que sus victimarios 

impusieron y en sostener “sentidos de dignidad” allí donde todo parece destruido (Stone, 2010, p. 

118).   

Por eso, aun con riesgos de reabrir heridas, trabajar la memoria es un deber, que conlleva 

un doble efecto terapéutico, como es confrontar el trauma, pero a su vez trabajar, si no superarlo, 

en aminorar y controlar sus efectos. Aunque intuitivamente rememorar, e incluso conmemorar, 

fechas en las que se consumaron actos ignominiosos pueda parecer un acto masoquista, lo cierto 

es que aportar al recuerdo constituye una herramienta para visibilizar experiencias que, de otro 

modo, podrían desaparecer. No se trata de dejar que la historia sea opacada por relatos construidos 

desde delirios de supremacía, sino de edificarla como una especie de leyenda que demuestre que 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

el dolor y el sufrimiento del pasado tuvieron un propósito: evitar su repetición y erradicar las causas 

que los generaron.   

Todo lo anterior surge del azar que condena a inocentes a padecer una violencia resonante, 

la cual no es solo sufrimiento, sino que también produce beneficios para ciertos grupos a costa de 

otros, lo que la hace tan persistente e insidiosa (Whigham, 2022, p. 40). Funciona como el poder: 

no desciende de arriba, sino que se reproduce en las relaciones y en los cuerpos, se instala mediante 

“prácticas corporales” que generan hábitos y refuerzan conductas, -por ejemplo, el saludo nazi-, 

que, de un gesto impuesto, pasa a moldear la psicología y a crear “perpetradores” (Whigham, 2022, 

p. 40). El status quo violento se incrusta como un modo normalizado de operatividad de la 

sociedad, lo cual después se siente antinatural extraerlo. Romper esos efectos exige empatía y 

responsabilidad colectiva, cultivadas en prácticas co-encarnadas que reorienten la afectividad y 

creen nuevos surcos afectivos hacia la inclusión.  

Así entonces, podemos indicar que recordar no es un acto libre, sino una “práctica cultural” 

sujeta a “control social” y a “tabúes”, que marcan qué episodios pueden narrarse y con quién 

(Rosenthal, 2016, p. 50). En este proceso intervienen factores como las “imágenes de pertenencia” 

y de “otros”, la “memoria familiar” y “generacional”, las “experiencias biográficas” y la “posición 

en el discurso público” (Rosenthal, 2016, p. 50). También pesan las asimetrías de poder y las reglas 

de legitimidad que deciden qué versión del pasado se impone.  

Recordar, entonces, no es solo rememorar, sino construir identidad bajo condiciones 

sociales que delimitan qué memoria puede hacerse pública, ciertamente es un acto complejo, no 

por la sapiencia o conocimiento científico que acarree, sino que no contiene linderos o rasgos 

estables, tampoco generar conclusiones inexorables o inamovibles y se encuentra en marcada por 

un fuerte concepto de lo colectivo, de lo comunitario, aislando individualidades, secretismos, 

reservas o anonimatos.   

Como complemento de lo anterior, es pertinente afirmar que olvidar es un acto 

involuntario, pero perdonar es una decisión voluntaria en el plano práctico: no consiste en borrar 

un recuerdo, sino en declararlo inadmisible. Perdonar significa asumir una “razón excluyente”, es 

decir, un compromiso de no usar la ofensa como fundamento de futuras acciones, del mismo modo 

en que al prometer se asume la obligación de excluir otras razones (Margalit, 2004, p. 200).  

En este sentido, perdonar es un acto performativo y una “política consciente” de exclusión 

de motivos hostiles, con ventajas tanto conceptuales como psicológicas (Margalit, 2004, p. 200). 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

Es muy útil trabajar esta diferenciación debido a el perdón no excusa, exonera o provoca amnesia 

voluntaria engañándose a sí mismo respecto del perpetrador, es decir, no genera un sentimiento de 

autocompasión, sino que es una decisión consciente para continuar adelante y generar aportes 

hacia procesos de memorialización.   

Por tanto, la memoria cumple un papel esencial en la integración social, pues permite 

distinguir entre “pasado y presente”, entre “lo propio y lo ajeno”, asegurando continuidad e 

identidad (Leonhard, 2016, p. 118). Esta función adquiere especial relevancia en tiempos de 

cambio político, cuando los “saberes heredados” del viejo orden entran en tensión con las nuevas 

estructuras, poniendo en riesgo la cohesión social. (Leonhard, 2016, p. 118). La memoria, 

entonces, no solo preserva, sino que también transforma los marcos de acción, permitiendo que 

los individuos se adapten a exigencias cambiantes. La integración exige articular experiencias y 

expectativas en una dimensión temporal, más allá de factores materiales o simbólicos. 

De igual forma, la memoria actúa como fenómeno político que define “poder”, 

“legitimidad” y “futuro” (Avedian, 2019, p. 13-16). Es un campo de disputa entre fuerzas “de 

arriba hacia abajo”, donde las élites moldean recuerdos para justificar políticas y acumularlos 

como “baterías” de legitimación, y fuerzas “de abajo hacia arriba”, donde la sociedad moviliza 

narrativas para disputar el relato oficial, la historia surge como síntesis de esa tensión, fijando 

“normas políticas” y sirviendo de “lección moral” frente a errores del pasado (Avedian, 2019, p. 

13-16).   

Por consiguiente, la memoria no solo preserva hechos, sino que también construye la idea 

de nación, propugna por una identidad colectiva y transforma el pasado en recurso político, en un 

proceso en el que nuevos líderes, ciudadanos, periodistas e historiadores se convierten en “agentes 

de memoria” (Avedian, 2019, p. 13-16). La historia escrita por los vencedores y el uso instrumental 

de narrativas oficiales demuestran que lo recordado y lo olvidado condicionan negativamente tanto 

la cohesión nacional como la política interna y externa. Por ello, emergen actores políticos que no 

se definen únicamente por su cargo, su solvencia económica o su formación intelectual 

privilegiada, sino por la convergencia de diversos líderes sociales: defensores de derechos 

humanos, protectores del medio ambiente y víctimas, tanto directas como indirectas, de graves 

atrocidades.  

Todos ellos contribuyen a enriquecer y fortalecer los relatos y las visiones macro de las 

diferentes regiones, dotando de profundidad y pluralidad a la memoria colectiva. De esta forma, 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

entonces, el reto jurídico y moral consiste en que “la memoria ilumine la oscuridad histórica” 

(Fraser, 2011, p. 47), aun cuando el mal expuesto siga siendo mal. 

Por lo anterior es que es viable señalar que la memoria se asienta en lo individual y lo 

colectivo, como “historia personal” que se transforma en lazos comunes, recordando que la verdad 

y la justicia son esenciales para evitar la repetición de la barbarie (Kane, 2023, p. 13). Por ejemplo, 

en Alemania y en varios países europeos, la memoria del Holocausto y la educación sobre 

antisemitismo han enfrentado profundas tensiones, evidenciadas en debates políticos y académicos 

sobre la culpabilidad y el papel de diferentes actores históricos.  

La inversión del relato histórico, donde algunos comparan a Israel con el nazismo o a los 

judíos como perpetradores, refleja un antisemitismo renovado que persiste incluso entre élites 

educadas, distorsionando hechos históricos y vulnerando la verdad. Esta “forma contemporánea 

de prejuicio” (Wistrich, 2012, p. 265) no es la negación explícita del Holocausto, sino una 

manipulación más sutil que afecta la memoria colectiva y los derechos del otro.   

En este momento es justo citar a Wagner-Pacifici (2016, p. 23-26) cuando sostiene que 

todo acontecimiento genera “representaciones” que circulan como copias, intentos de fijar lo 

ocurrido frente a la “incertidumbre” y la “resistencia”. Estas formas (narrativas, dramáticas, 

pictóricas) organizan “tiempo, espacio y causalidad”, revelando cómo la memoria nunca es neutra. 

Es decir, los “actos performativos y demostrativos” se entrelazan con esas representaciones, en un 

vaivén de “convención y contingencia”, donde los significados pueden sedimentarse o reorientarse 

(Wagner-Pacifici, 2016, p. 23-26).  

En términos Luhmanianos se podría afirmar que dicha contingencia se refiere a la 

consideración de la memoria oficial, o de los enunciados que lo describen, a la luz de otras 

posibilidades: como dependiente de algo, como adecuado para ciertas circunstancias o como 

alternativa a otras opciones. Esta noción implica adoptar una actitud problematizante, lo cual 

ciertamente abruma a un jurista tradicional anclado en la seguridad jurídica. Así, los 

acontecimientos transforman la identidad colectiva, reconfiguran límites y abren o bloquean 

sentidos, pero, también existe en riesgos de que puedan quedar atrapados en remolinos de 

memoria, con giros sin dirección, cargados de emociones colectivas, donde el duelo y la 

conmemoración se dispersan en proyectos fragmentados.   

En tal sentido, Donald indica que la “memoria cultural” es un sistema “dinámico” y “en 

constante revisión”, capaz tanto de “sostener una cultura” como de “destruirla”, según lo 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

determinen factores “cognitivos, sociales y políticos” (2018, p. 37). Que, a diferencia de la 

memoria individual, no tiene “límites de capacidad”, puede albergar “ideas contradictorias” y 

“puntos de vista múltiples”, y se distribuye en “personas, instituciones y objetos” (2018, p. 37). 

Podemos concluir, entonces, que la fuerza de la memoria cultural radica en su carácter distribuido: 

una fuerza capaz de reconstituirse incluso después de graves daños, que no conoce límites al buscar 

la restauración y la reconciliación, y que genera canales comunicantes que permiten identificar 

dolores y aflicciones en común y reconocer las experiencias de los victimarios, sin hacer 

distinciones de bando.   

En este punto resulta pertinente dejar sentado lo ya expuesto para avanzar hacia una 

cuestión decisiva: la memoria entendida no como un ejercicio individual o estrictamente privado, 

sino como una experiencia colectiva. Esta se erige mediante procesos de construcción compartida, 

sostenidos en la intervención activa de los sujetos y en su permanente transmisión, tanto en 

registros orales como escritos.   

 

De los fundamentos y finalidades de una memoria colectiva dinámica 

Existe un bien común inmaterial compartido por todas las sociedades, evitando el término naciones 

que pueden cargar con sesgos ideológicos o connotaciones supremacistas, cual es: la construcción 

de relatos y la interpretación de los sucesos del pasado que, de manera directa, condicionan y 

marcan el futuro de las comunidades. La memoria colectiva, en su existencia cotidiana, rara vez 

se pone en duda; solo cuando sus fundamentos se ven amenazados o entran en crisis que su solidez 

y relevancia comienzan a ser cuestionadas.  

Particularmente es importante mencionar a Rothberg cuando indica que la memoria 

colectiva no es “competencia de recuerdos”, sino un entramado de “desplazamientos”, 

“sustituciones” y “proyecciones” que esconden y a la vez revelan lo reprimido (2009: 12-16). Así, 

la memoria se construye como “asociación multidireccional”, donde lo individual y lo colectivo 

se entrelazan en “redes de comunicación”, “instituciones” y “medios”, generando tanto “versiones 

compartidas” como “disensos inevitables” (Rothberg, 2009, p. 12-16).  

Por tanto, parece acertado afirmar que la memoria nunca es neutra: opera con fuerza social 

y política, con cargas afectivas que convierten cada recuerdo en un campo de conflicto y 

solidaridad. Lejos de ser inocente, puede funcionar como rearticulación histórica, es decir, impulsa 

a todo el colectivo a asumir un compromiso de enfrentar las bases mismas del contrato social, esa 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

ficción que generó derechos civiles y posteriormente garantías fundamentales, evitando caer en la 

ceguera, en la omisión de lo evidente, en abstraerse de la obligación de mirar para atrás y 

contemplar los horrores del pasado, pero con pretensión de desafiar el futuro. 

En este orden de ideas, por memoria colectiva no puede entenderse una categoría rígida, 

sino más bien como tensiones entre polos analíticos. Se destaca que la memoria es siempre 

“mediada” y se expresa mediante “narrativas como herramientas culturales”, con un doble 

carácter: dar cuenta del pasado y, a la vez, hacerlo “utilizable” en el presente con fines políticos o 

culturales (Wertsch, 2004, p. 177).  

La “memoria colectiva” se presenta como un proceso activo, social y siempre “mediado 

por recursos textuales y voces”, lo que explica su “fuerza y persistencia” y su resistencia frente a 

la “argumentación racional” (Wertsch, 2004, p. 177). Muchas veces quienes la reproducen creen 

simplemente contar lo que ocurrió, aunque sus relatos carezcan de eventos concretos y estén más 

guiados por marcos narrativos que por hechos verificables. Su carácter dinámico asegura que la 

memoria, a través de estas voces, seguirá moldeando tanto la identidad como la interpretación del 

pasado y del futuro.   

Un aspecto esencial está en la comprensión de la memoria como comunicable y voluntaria, 

distinta de lo biológico-hereditario, y que los grupos “habitan su pasado” para elaborar su 

identidad, de manera que el recuerdo colectivo se presenta como un acto social, orientado por las 

“necesidades del presente” (Assmann, 2011, p. 31-33). Considero muy interesante esta idea de 

anidar en el pasado, no como una manera de insistir en los errores o de exacerbar resentimientos, 

sino como interpretación y vivencia del pasado, así físicamente no se hubiesen presenciado de 

primera mano los hechos violatorios derechos humanos. 

Esta noción de memoria colectiva exige repensar su análisis más allá de los pequeños 

grupos y situarlo en la vida social masiva y en el espacio público. La memoria no se limita a 

experiencias directas, pues en los hechos públicos se construye a partir de “relatos indirectos”, 

sostenidos por “símbolos” que permiten comunicar y dar sentido (Barash, 2017, p. 259-261). Estos 

símbolos operan en dos niveles: como “representación de lo ausente” y como “patrón de 

inteligibilidad” que ordena la experiencia cotidiana (Barash, 2017, p. 259-261). El símbolo es la 

forma como se comunica la memoria colectiva con las víctimas del pasado, que no tienen nombre, 

o que no tienen quien la represente o hable por ellas, es la manera de buscar empatía por aquellos 

que no fueron defendidos.  La memoria colectiva se articula en ritmos reiterativos de la vida social, 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

en prácticas conmemorativas que actualizan ideales comunes y en disposiciones de largo plazo 

que configuran hábitos y estilos corporales. Todo ello conforma reservorios latentes de sentido 

que sostienen la identidad y la cohesión grupal en medio de cambios y rupturas, no como 

estructuras rígidas, sino como tramas simbólicas en constante transformación. 

Cabe destacar como señala Bachleitner que la memoria colectiva sostiene los “valores” de 

un país y marca lo que se entiende como deber frente a una decisión política, las narraciones 

históricas generan “normatividad”, pues definen qué es “bueno” en la acción pública (2021, p. 

146). Así, distintas memorias crean sentidos de obligación o, por el contrario, relativizan su fuerza. 

Cada Estado interpreta su identidad a partir de recuerdos propios, legitimando respuestas diversas 

a las crisis. En ese proceso, la memoria no solo configura identidad colectiva, sino también un 

“propósito moral” (Bachleitner, 2021, p. 146) que convierte al Estado en actor orientado por lo 

que considera justo. La normatividad nace de esa reinterpretación continua, donde la memoria 

funciona como espejo que refleja la identidad.  

Por lo tanto, interpretar legítimamente el pasado se convierte en un pilar fundamental del 

Estado, siendo normal o positiva la paz y sosiego que resultan de la lectura comunitaria del 

pretérito doloroso. Los relatos se nutren de rumores, testimonios directos y experiencias vividas, 

lo que permite reorganizar la memoria, innovar a partir de lo conocido y dar sentido a lo ignorado, 

de esta forma se renuevan historias, añaden dimensiones que las “versiones oficiales” (Ocen, 2017, 

p. 39) suelen omitir y convierten la tradición oral en un espacio vivo de reconstrucción y 

reivindicación.   

Cabe destacar en todo esto que toda sociedad requiere cierto sentido de identidad colectiva 

y obligación social para sobrevivir; esta obligación puede ser positiva para el grupo, pero 

perjudicial para quienes quedan fuera, generando conflictos prolongados si se prioriza la lealtad al 

grupo sobre la negociación, la cooperación o los derechos individuales. El colectivismo enfocado 

en vínculos familiares o de “sangre” puede reforzar sacrificios extremos en favor del grupo y 

perpetuar enfrentamientos étnicos (Oyserman y Lauffer, 2002, p. 178-180). En contraste, un 

sentido de identidad nacional más amplio y el individualismo fomentan compromiso con la 

comunidad general y la protección de derechos individuales. Los movimientos sociales reflejan 

esto: pueden fortalecer la autoestima y la conexión con otros, pero, si se organizan de manera 

colectiva y excluyente, pueden favorecer la violencia (Oyserman y Lauffer, 2002, p. 178-180). Por 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

ello, es esencial canalizar los impulsos colectivos de manera que potencien la cohesión social sin 

inducir conflictos o daños.   

¡No es hora de exaltar héroes¡: sobre la tensión existente entre historia, memoria y 

dignificación de las víctimas   

Ciertamente existe una verdadera tensión entre historia y memoria lo cual revela un conflicto sobre 

cómo se legitima el pasado: mientras la historia reclama pruebas y objetividad, la memoria insiste 

en la experiencia y en el derecho a narrar desde posiciones subalternas. No puede aceptar que la 

historia se erija como única autoridad, ni que la memoria quede reducida a “mito con notas al pie” 

(Palmié, 2010, p. 373-375); ambas expresan luchas por definir la “comunidad moral” del presente.  

El problema no es decidir qué pasado es verdadero, sino reconocer que todo relato actúa 

en un “campo de producción histórica” (Palmié, 2010, p. 373-375), atravesado por poder, 

exclusión y hegemonía. Así las cosas, al privilegiar ciertas narrativas y negar otras, se consolida 

un orden que oculta memorias incómodas. Por eso, estudiar el pasado exige atender a los espacios 

de experiencia de víctimas y horizontes de expectativa en los que se producen las versiones en 

disputa, más allá de un verificacionismo inexpugnable, porque lo que está en juego no es solo la 

descripción de hechos, sino la validez jurídica y política de las memorias que sostienen derechos 

en el presente. 

La historia no es relato neutro, pues los “hechos no hablan por sí mismos”, sino que 

requieren de la labor interpretativa del historiador, quien “articula narrativas” que dotan de sentido 

al pasado (Feierstein, 2024, p. 79-81). La memoria antecede al trabajo historiográfico, pero la 

historia le otorga marcos sociales de conservación. Ambas prácticas comparten un “carácter 

creativo” (Feierstein, 2024, p. 79-81) en la representación, aunque con procedimientos distintos.   

 Por tanto, la tensión entre historia y testimonio muestra que el relato del sobreviviente no 

se agota en los hechos verificables, sino que transmite una verdad desde “el interior”, cargada de 

afecto y de memoria encarnada (Hirsch y Spitzer, 2010, p. 401-403). La memoria colectiva se 

distingue de la historia al integrar experiencias subjetivas y personales en un relato del pasado que 

es continuo, público y social, estructurando la identidad y los valores compartidos. A diferencia 

de la historia, que se centra en “secuencias lineales y distanciadas”, la memoria es “flexible, 

dinámica y permeable” a los medios y a la información contemporánea, generando un vínculo 

constante entre pasado y presente (Fronza, 2018, p. 24-27). Este carácter interactivo permite que 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

la memoria configure el presente, a la vez que se ve redefinida por él, consolidando normas éticas 

y recordatorios históricos que sirven de base a constituciones e instituciones. 

Para que cumpla su función de estabilizar un pacto ético y de prevenir la repetición de 

tragedias, es fundamental preservar la coherencia de los recuerdos, seleccionando los eventos y 

testimonios que reflejan los valores esenciales de la sociedad sin distorsionarlos por intereses del 

presente. En consecuencia, la narrativa histórica no puede limitarse a la “acumulación de detalles” 

(Schwarz, 2003, p. 144-148) ni a la apariencia de una verdad fija, pues la experiencia humana 

revela tiempos interiores, rupturas, caos y complejidad que desbordan los moldes heredados.  

En esta línea de argumentación, es preciso recordar a Jinks cuando ilustra que después de 

un genocidio, la memoria y la conmemoración funcionan como en otros hechos históricos: 

múltiples memorias “compiten” por definir, alterar o abrir los significados del pasado, mientras 

algunas “silencian” a otras” (2015, p. 191-193). La memorialización se emplea tanto por el Estado 

como por grupos cívicos para dar forma, simbolizar o confrontar la memoria. Sigue indicando 

Jinks que las luchas por la memoria tras un genocidio trascienden lo nacional y se inscriben en un 

espacio globalizado, donde testimonios de víctimas y acciones estatales pueden validar, cuestionar 

o modificar las narrativas locales, así, la justicia transicional y las comisiones de reconciliación 

buscan facilitar la reparación, el relato de experiencias y la reinterpretación de la memoria, aunque 

no garantizan un cierre absoluto ni responden plenamente al “por qué” (2015, p. 191-193) de la 

violencia.    

Los hechos y personas históricas solo son accesibles a través de la memoria, pero ello no 

significa que toda memoria sea ilusión o invención. El pasado “vive en el presente”, aunque 

siempre de forma “selectiva”, pues toda percepción se filtra por necesidades y motivaciones 

(Schwartz, 2016, p. 15-17). Reconocer esa selectividad no equivale a negar la existencia objetiva 

de los hechos: los acontecimientos sucedieron y sus efectos prueban su realidad implícita. La 

memoria puede “distorsionar”, “exagerar” o “omitir” (Schwartz, 2016, p.  15-17), pero también 

revela verdades que no pueden reducirse a error. Frente al riesgo de entender la mediación como 

puro filtro deformante, se afirma que lo real impone límites a la percepción y que el recuerdo, 

aunque imperfecto, preserva lo esencial. Así, memoria e historia no deben pensarse como opuestos, 

sino como formas de acceso a un pasado que, aunque mediado, afecta y determina la manera en 

que lo experimentamos hoy.   

 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

 

 

Hacia le negociación de una memoria multidireccional   

Los discursos sobre perdón y reparación no se basan en una ética universal absoluta, sino en 

“negociaciones” con las comunidades locales (Levy y Sznaider, 2006, p. 87-89). Esto implica la 

coexistencia de estándares locales y globales de jurisdicción y la reconsideración de dicotomías 

como lo local versus lo global o lo universal versus lo particular. La reconciliación y la experiencia 

compartida se sustentan en el reconocimiento mutuo, no en una moral universal, configurando una 

justicia adaptativa que integra la cultura global de derechos humanos en negociaciones locales y 

particulares.  

Esto evidencia la tensión entre autonomía individual y responsabilidad colectiva, entre 

moral y derecho, así como los desafíos de representar eventos extremos como el Holocausto. 

Dichos eventos “cuestionan los principios universales de la modernidad” (Levy y Sznaider, 2006, 

p. 87-89), mostrando que la barbarie puede ser tanto un colapso de la razón y la democracia, como 

un fenómeno inherente a los procesos de racionalización y burocratización modernos.   

Ya lo indicaba Fox cuando escribía que “la memoria nunca es pura” y siempre responde a 

intereses (2021, p. 60, 64-68). Los relatos sobre guerra y atrocidad combinan olvidos intencionales 

y omisiones, porque al reconstruir el pasado desde el presente se legitiman proyectos políticos. 

Recordar en los museos y parque memoriales significa “honrar a los inocentes” que no pudieron 

defenderse. Así, continúa diciendo Fox, que el duelo se materializa en cuidar los restos, contar 

historias y mantener bellos los espacios, porque la estética del lugar es “reconocimiento” y 

“respeto” (2021, p. 60, 64-68).  

La forma en que una sociedad elige recordar define sus políticas, educación y convivencia. 

Una memoria estratificada deja fuera voces incómodas, creando desigualdad. El énfasis en 

narrativas de superación sin mostrar el dolor genera riesgo de olvido y distorsión para futuras 

generaciones, pues la ausencia de historias brutales impide dimensionar el genocidio en toda su 

magnitud.   

Por ello, es que es posible asegurar que los significados del pasado se negocian entre 

memorias privadas, públicas y oficiales, y son estas memorias las que finalmente determinan cómo 

se recuerda y se honra a las víctimas (Jinks, 2015, p. 191-193). Hoy se reconoce que narrar historias 

personales con raíces culturales es una “habilidad vital de desarrollo”, y que incluso los “recuerdos 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

dolorosos” forman parte de un proceso creativo de dar “coherencia” a la vida, no de una patología 

(Brown y Reavey, 2018, p. 176).  

El debate ya no debe centrarse en la correspondencia con hechos objetivos, sino en cómo 

esos recuerdos se articulan en la construcción del yo. Así, correspondencia y coherencia no son 

parámetros abstractos, sino logros situados que dependen de los “contextos y prácticas” (Brown y 

Reavey, 2018, p. 176) donde surge la rememoración. En todo caso, las memorias se entienden 

mejor como producciones sociales y culturales que como simples registros de eventos pasados.  

Nuevamente tenemos a Fox cuando nos recuerda que la memorialización, tras hechos 

atroces, se erige como un mecanismo legítimo para naciones, comunidades e individuos, donde 

convergen el “boom de la memoria”, el “movimiento de derechos humanos” y la “justicia 

transicional” (Fox, 2022, p. 769). Se convierte en espacio de sanación del trauma, en símbolo de 

reconocimiento y en “reafirmación pública” (Fox, 2022, p. 769) de un pasado doloroso.  

El análisis de sus impactos duraderos en sobrevivientes, descendientes y comunidades 

permite valorar si su presencia física incide en la prevención de la violencia. En los espacios 

posgenocidas, el reto no es fijar “verdades absolutas” (O’Neill y Hinton, 2009, p. 20), sino 

comprender el trabajo cultural que hacen las prácticas de memoria y representación, distintas según 

cada contexto social e histórico. Así, la memoria se convierte en un esfuerzo colectivo y situado 

que intenta dar forma al trauma, aun sabiendo que lo ocurrido permanece más allá de toda 

narración completa. 

Complementando lo anterior Jinks enseña que en contextos posteriores al genocidio 

reconoce un dilema central: cómo el “reconocimiento” o la “negación” de los crímenes influye en 

la “reconstrucción social” (2016, p. 26-29). Por ello Jinks dice que la “memorialización” actúa 

como un espacio de poder donde se define qué se “recuerda” y qué se “olvida”, quiénes son 

“víctimas” y en nombre de quién se recuerda: “Estado”, “comunidad”, “humanidad” (2016, p. 26-

29). Identifica la autora igualmente que los Estados buscan imponer una “memoria hegemónica” 

a través de museos, ceremonias y monumentos, pero que esas narrativas se tensionan con 

“memorias locales”, “ritos religiosos” y hasta con el “turismo de la memoria” (Jinks, 2016, p. 26-

29). Por ello vemos que las generaciones, los cambios políticos y las prácticas cotidianas 

reconfiguran permanentemente el sentido de los lugares de recuerdo. En este escenario, la disputa 

entre normatividad estatal y normatividad social revela que la memoria nunca es fija, sino un 

campo en constante negociación.   



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

Es por entonces asumir que las “redes translocales de memoria” permiten comparar y 

confrontar distintas “traducciones de hechos genocidas”, abriendo paso a un “lenguaje global del 

recuerdo” (Buchenhorst, 2017, p. 160). Con todo y ello, debe evitarse universalizar narrativas que 

borran las especificidades, las responsabilidades. Es por ello que se propone una especie de 

“memoria multidimensional” que combine “investigación científica”, “acción política” y 

“expresiones estéticas”, capaz de reflejar la “complejidad de los procesos” (Buchenhorst, 2017, p. 

160).  

La clave está en cómo los significados viajan y se adaptan a través de fronteras sociales y 

nacionales, manteniendo siempre la autocrítica. Así, la memoria del genocidio aparece como 

negociación performativa (idea/acción) en un proceso permanente de “recontextualización”. Como 

herramienta metodológica propone Weissmark  (2004, p. 114-119) un “razonamiento hipotético” 

que permita asumir escenarios como si fueran ciertos, explorando alternativas sin necesidad de 

desechar inmediatamente las creencias previas.  

Este enfoque facilita aproximaciones sucesivas a la verdad, probando nuevas perspectivas 

y experiencias, aprendiendo de errores y evitando la parálisis por culpa o miedo. Adoptar esta 

forma de razonamiento promueve apertura mental, conciencia de los valores que guían 

perspectivas y responsabilidad sobre lo que sabemos, permitiendo construir un entendimiento más 

“profundo”, “flexible” y “crítico de la realidad” y de la conducta humana (Weissmark, 2004, p. 

114-119).  

Reflexionar sobre distintas posibilidades permite evaluar evidencia de manera equilibrada, 

ya sea en conflictos internos, teorías sociales o investigaciones históricas y penales. Adoptar el 

razonamiento hipotético enseña a ponderar evidencia a favor y en contra, escuchar la otra parte y 

examinar alternativas plausibles, lo que reduce la tendencia a mantener creencias rígidas o una 

visión unilateral de la realidad. Esta metodología promueve apertura, integración de nueva 

información y ajuste responsable de las propias convicciones, fomentando decisiones más justas y 

fundamentadas en contextos legales, históricos y sociales.  

 

Un problema final: memorialización de violencia contra la mujer con enfoque de género   

Visto lo anterior, cabe poner de relieve un problema específico derivado de los procesos de 

memorialización. Se trata de un aspecto nada menor, que incide de manera particularmente gravosa 

en las mujeres: tanto en aquellas que fueron víctimas de violencia basada en género en el pasado, 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

como en quienes hoy, desde el presente, se sienten intimidadas por relatos que, bajo la forma de 

un lenguaje crudo y descarnado, reproducen nuevas formas de violencia simbólica. Con ello, lejos 

de dignificar a las víctimas, se corre el riesgo de insistir y reforzar representaciones degradantes, 

que reducen a la mujer a la condición de objeto, frágil, vulnerable y permanentemente en riesgo.   

Escuchar exige responsabilidad, pues una escucha inadecuada puede retraumatizar y convertir la 

narración en repetición del daño. El testimonio oral y visual no solo recuerda, “revive”, 

transformando tanto al testigo como al oyente, que debe captar silencios, gestos, resistencias 

(Hirsch y Spitzer, 2010, p. 401-403). La escucha empática puede restaurar humanidad e identidad, 

pero la escucha instrumental o incrédula refuerza la deshumanización. En esa frontera entre 

“escuchar” y “apropiarse” se juega la validez ética y jurídica de la palabra del testigo, porque en 

ella se produce una memoria que es a la vez “presente, afecto y cuerpo” (Hirsch y Spitzer, 2010, 

p. 401-403).   

Aunque con frecuencia se escuchan relatos casuísticos de violaciones colectivas, matrimonios 

serviles o múltiples formas de abuso, tal vez lo que genera mayor incomodidad, y puede incluso 

provocar indignación, no es tanto la reconstrucción histórica de los hechos desde la perspectiva 

del perpetrador, sino aquella que se centra de manera casi exclusiva en la aflicción y humillación 

sufrida por la mujer víctima. Este tipo de narración, lejos de reparar, corre el riesgo de situarla 

nuevamente en una posición heredada de indefensión y desasosiego.  

De manera inadvertida, puede terminar normalizando acríticamente los hechos y 

reforzando problemáticas que jamás deberían asumirse como atribuibles a la víctima, tales como 

la supuesta falta de defensa frente al acto violento, la idea de consentimiento derivada de la 

ausencia de una negación expresa, o la reiteración de múltiples sesgos y estereotipos de género 

que, lamentablemente, pueden quedar incorporados en el propio relato colectivo de memoria. 

Al igual que otros mecanismos de justicia transicional, se enfrenta desafíos estructurales 

tales como la reproducción de desigualdades o la ausencia de un “enfoque sensible al trauma de la 

violencia de género” (Fox, 2022, p. 769). Por ejemplo, en Ruanda, los testimonios públicos en 

conmemoraciones se vuelven “historia oficial”, pero cuando se omiten relatos de “violencia 

sexual”, “orfandad” o “secuelas persistentes”, se produce “violencia simbólica”: silenciar a 

quienes sufrieron más (Fox, 2021, p. 60, 64-68).  

El error, entonces, radica en situar a la mujer en una posición degradante, donde en 

ocasiones se añaden detalles innecesarios que, paradójicamente, aparecen relatados con mayor 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

crudeza precisamente en este tipo de hechos. Con ello se refuerza la noción de una supuesta 

disponibilidad o fragilidad permanente, como si la condición femenina estuviera atada 

inevitablemente a la vulnerabilidad. Esta mirada, además de omitir la relevancia de la mujer en la 

vida social y política, termina por presentarla únicamente como una víctima más de las 

circunstancias, despojándola de agencia, protagonismo y dignidad histórica.   

La memoria de las mujeres en Auschwitz muestra cómo la representación de género en los 

museos refuerza imágenes divididas entre “maternidad amenazada” y “cautiverio sexual” (Jacobs, 

2010, p. 43-45), generando estereotipos que invisibilizan la resistencia y reducen la experiencia 

femenina a la impotencia frente a la violencia. El énfasis en la victimización, más que en su 

dignidad y valentía, plantea dudas sobre el respeto a la intimidad y la “dignidad de los muertos” 

(Jacobs, 2010, p. 43-45), pues la exhibición de sufrimientos sin consentimiento puede convertirse 

en espectáculo.   

Esta problemática, extendida a otros genocidios como Ruanda o Bosnia, advierte que la 

memoria colectiva debe evitar el voyeurismo y la objetivación sexual al narrar atrocidades. El reto 

es construir un recuerdo equilibrado, que reconozca la verdad del sufrimiento sin convertirla en 

explotación simbólica. Se concluye, entonces, con este aspecto que, sin duda, merece ser 

profundizado en futuras investigaciones.  

Ya se trate de expresiones colectivas o de versiones judiciales y extrajudiciales orientadas 

a la constatación de los hechos, lo cierto es que el lenguaje en que son narrados comporta una 

carga emocional y, en muchos casos, anti-terapéutica que debe ser objeto de análisis crítico, con 

miras a atenuarla o eliminarla. Este desafío forma parte de la compleja negociación que implica 

toda elaboración de memoria colectiva. No obstante, como se advirtió desde el inicio, su 

tratamiento detallado desborda los alcances y pretensiones de este escrito.   

 

Conclusiones   

La memoria colectiva, especialmente tras conflictos y violaciones masivas de derechos humanos, 

no es una simple evocación del pasado, sino un proceso social que reconoce el sufrimiento 

dignifica a las víctimas y previene su reducción a lo que impusieron los perpetradores. Al mismo 

tiempo, se enfrenta a riesgos de manipulación política y exclusión, pues recordar es una práctica 

atravesada por relaciones de poder que define qué relatos permanecen y cuáles se silencian. En 

este sentido, la memoria cumple una doble función: integrar a la sociedad mediante la transmisión 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

de experiencias que afirman identidad y cohesión, y abrir un espacio crítico que dispute narrativas 

hegemónicas, transformando el pasado en recurso ético y político orientado a evitar la repetición 

de la barbarie.  

La memoria colectiva constituye un bien común inmaterial que atraviesa todas las 

sociedades, no como un archivo estático del pasado, sino como un proceso dinámico de 

construcción identitaria, cargado de tensiones políticas, simbólicas y afectivas. Lejos de ser neutra, 

se expresa mediante narrativas, símbolos y prácticas conmemorativas que, a la vez que dignifican 

a las víctimas y reafirman cohesión social, pueden ser instrumentalizadas para excluir, imponer 

versiones oficiales o perpetuar conflictos.  

Su carácter multidireccional y mediado por instituciones, medios y testimonios revela que 

recordar no es una competencia de relatos, sino una práctica cultural en permanente disputa, que 

oscila entre el reconocimiento y la manipulación. Por ello, la memoria se erige en un terreno 

decisivo para el presente y el futuro, capaz tanto de sostener valores y propósitos morales como de 

abrir espacios de crítica, reconciliación y renovación comunitaria.  

La tensión entre historia y memoria radica en que la primera busca objetividad y 

verificación, mientras la segunda reivindica la experiencia y el derecho a narrar desde voces 

subalternas. Ninguna puede erigirse como autoridad exclusiva, pues ambas operan en un campo 

atravesado por poder y disputas de legitimidad. La historia aporta marcos de conservación y orden 

secuencial, mientras la memoria, dinámica y flexible, enlaza pasado y presente desde testimonios 

encarnados que transmiten verdades afectivas e identitarias.  

En este cruce, los relatos no solo describen hechos, sino que sostienen derechos, valores y 

pactos éticos, a la vez que revelan silencios, exclusiones y luchas por el sentido del pasado. Así, 

más que oposiciones, historia y memoria se muestran como prácticas complementarias que, desde 

diferentes lógicas, configuran la manera en que las sociedades recuerdan, confrontan y proyectan 

su experiencia histórica.  

Los procesos de memoria y memorialización tras crímenes atroces no responden a una ética 

universal, sino a negociaciones situadas entre marcos locales, globales y estatales, donde se 

disputan significados, silencios y formas de reconocimiento. La memoria se configura como un 

campo de poder en el que coexisten narrativas oficiales, comunitarias y transnacionales, siempre 

atravesadas por intereses, omisiones y tensiones entre autonomía individual y responsabilidad 

colectiva. En este escenario, recordar no equivale a fijar verdades absolutas, sino a construir 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

sentidos que, desde testimonios, prácticas culturales y expresiones estéticas, buscan otorgar 

coherencia a la experiencia, sanar traumas y sostener derechos en el presente. De allí que la 

memoria del genocidio y la violencia extrema aparezca como un proceso dinámico, 

multidimensional y performativo, abierto a reinterpretaciones críticas que integran justicia, política 

y cultura en la búsqueda de un entendimiento más profundo y responsable de la realidad social e 

histórica.  

Los procesos de memorialización enfrentan un desafío crítico cuando, al narrar la violencia 

de género, reproducen estereotipos y degradan simbólicamente a las mujeres, situándolas como 

frágiles, indefensas o meros objetos, lo que perpetúa formas de victimización en lugar de 

dignificarlas. Relatos centrados en la humillación o en detalles innecesarios no solo retraumatizan, 

sino que normalizan sesgos y prejuicios de género, reforzando una memoria parcial y excluyente.  

Casos como Auschwitz, Ruanda o Bosnia muestran cómo la representación femenina en 

museos y conmemoraciones tiende a oscilar entre la maternidad amenazada y el cautiverio sexual, 

invisibilizando resistencia, agencia y protagonismo histórico. El reto, entonces, consiste en 

construir narrativas equilibradas y respetuosas que reconozcan el sufrimiento sin caer en el 

voyeurismo ni en la explotación simbólica, incorporando un enfoque sensible al trauma y evitando 

que el lenguaje memorial se convierta en vehículo de nuevas violencias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

 

 

Referencias 

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization writing, remembrance, and political 

imagination. Cambridge University Press, pp. 31-33. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511996306   

Avedian, V. (2019). Knowledge and acknowledgement in the politics of memory of the armenian 

genocide. Routledge, pp. 13-16. https://doi.org/10.4000/eac.2318   

Bachleitner, K. (2021). Collective memory in international relations. Oxford University Press, pp. 

146. https://doi.org/10.1093/oso/9780192895363.001.0001   

Barash, J. A. (2017). Collective memory. Bernecker, Sven y Michaelian, Kourken (eds.) The 

Routledge handbook of philosophy of memory, Routledge, pp. 259-261. 

https://doi.org/10.4324/9781315687315   

Brown, S. D., y Reavey, P. (2018). Rethinking function, self, and culture in ‘difficult’ 

autobiographical memories. Wagoner, Brady (ed.) Handbook of Culture and Memory, 

Oxford University Press, pp. 176. https://doi.org/10.1093/oso/9780190230814.003.0008   

Buchenhorst, R. (2017). Field, forum, and vilified art. recent developments in the representation 

of mass violence and its remembrance. Moradi, Fazil; Buchenhorst, Ralph y Six-

Hohenbalken, Maria (eds.) Memory and Genocide. On What Remains and the Possibility of 

Representation, Routledge, pp. 160. https://doi.org/10.4324/9781315594897 

Donald, M. (2018). The Evolutionary origins of human cultural memory. Wagoner, Brady (ed.) 

Handbook of Culture and Memory, Oxford University Press, pp. 37. 

https://doi.org/10.1093/oso/9780190230814.003.0002   

Feierstein, D. (2024). Memories and representations of terror. Working through genocide. vol. I, 

Town, Douglas Andrew (trad.), Routledge, pp. 79-81. 

https://doi.org/10.4324/9781003336464   

Fox, N. (2021). After genocide. Memory and reconciliation in rwanda. The University of 

Wisconsin Press, pp. 60, 64-68. https://doi.org/10.2307/j.ctv1q3z27x    

https://doi.org/10.1017/CBO9780511996306
https://doi.org/10.4000/eac.2318
https://doi.org/10.1093/oso/9780192895363.001.0001
https://doi.org/10.4324/9781315687315
https://doi.org/10.1093/oso/9780190230814.003.0008
https://doi.org/10.4324/9781315594897
https://doi.org/10.1093/oso/9780190230814.003.0002
https://doi.org/10.4324/9781003336464
https://doi.org/10.2307/j.ctv1q3z27x


Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

Fox, N. (2022). Memory and memorialization after atrocities. Holá, Barbora; Nzitatira, Hollie 

Nyseth y Weerdesteijn, Maartje (eds.) The Oxford Handbook On Atrocity Crimes, Oxford 

University Press, p. 769. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190915629.013.31  

Fraser, D. (2011). Law’s holocaust denial. State, memory, legality. Hennebel, Ludovic y 

Hochmann, Thomas (eds.) Genocide Denials and the Law, Oxford University Press, pp. 47. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199738922.003.0002   

Fronza, E. (2018). Memory and punishment. Historical denialism. Free Speech and the Limits of 

Criminal Law, T.M.C. Asser Press / Springer-Verlag Berlin Heidelberg, pp. 24-27. 

https://doi.org/10.1007/978-94-6265-234-7   

Hirsch, M., y Spitzer, L. (2010). The witness in the archive holocaust studies/memory studies. 

Radstone, Susannah y Schwarz, Bill (eds.) Memory. Histories, Theories, Debates, Fordham 

University Press, pp. 401-403. https://doi.org/10.1353/book.66748   

Jacobs, J. (2010). Memorializing the holocaust: gender, genocide and collective memory. I.B. 

Tauris & Co. Ltd., pp. 43-45. https://doi.org/10.5040/9780755625321   

Jinks, R. (2015). Genocide, memory, and memorialisation. Carmichael, Cathie y Maguire, Richard 

C. (eds.) The Routledge History of Genocide, Routledge, pp. 191-193. 

https://doi.org/10.4324/9781315719054   

Jinks, R. (2016). Thinking comparatively about genocide memorialization. Gigliotti, Simone (ed.) 

The Memorialization of Genocide, Routledge, pp. 26-29. 

https://doi.org/10.4324/9781315679433   

Kane, M. C. (2023). Memory and justice: a personal, cultural, and global experience. Wolfe, 

Stephanie; Kane, Matthew C. y Ansah, Tawia B. (eds.) In the Shadow of Genocide Justice 

and Memory within Rwanda, Routledge, p. 13. https://doi.org/10.4324/9781003228592   

Leonhard, N. (2016). Memory as a means of social integration. Sebald, Gerd y Wagle, Jatin (eds.) 

Theorizing Social Memories Concepts and Contexts, Routledge, pp. 118. 

https://doi.org/10.4324/9781315887111   

Levy, D., y Sznaider, N. (2006). Forgive and not forget: reconciliation between forgiveness and 

resentment. Barkan, Elazar y Karn, Alexander (eds.) Taking Wrongs Seriously. Apologies 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190915629.013.31
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199738922.003.0002
https://doi.org/10.1007/978-94-6265-234-7
https://doi.org/10.1353/book.66748
https://doi.org/10.5040/9780755625321
https://doi.org/10.4324/9781315719054
https://doi.org/10.4324/9781315679433
https://doi.org/10.4324/9781003228592
https://doi.org/10.4324/9781315887111


No es tiempo de héroes. Acerca de la memoria colectiva multidireccional y la honra a las víctimas – A. H. Luna Osorio 

 

and Reconciliation, Stanford University Press, pp. 87-99. 

https://doi.org/10.1515/9780804767804   

Margalit, A. (2004). The ethics of memory. Harvard University Press, pp. 200-209. 

https://doi.org/10.4159/9780674040595   

O’Neill, K. L. y Hinton, A. L. (2009). Genocide, truth, memory, and representation: an 

introduction. Hinton, Alexander Laban y O’Neill, Kevin Lewis (eds.) Genocide, Truth, 

Memory, and Representation, Duke University Press, pp. 20-21. 

https://doi.org/10.1215/9780822392361-001   

Ocen, L. (2017). Oral performers and memory of mass violence. Dynamics of collective and 

individual remembering. Moradi, Fazil; Buchenhorst, Ralph y Six-Hohenbalken, Maria 

(eds.) Memory and Genocide. On What Remains and the Possibility of Representation, 

Routledge, pp. 39. https://doi.org/10.4324/9781315594897   

Oyserman, D. y Lauffer, A. (2002). Examining the Implications of cultural frames on social 

movements and group action. Newman, Leonard S. y Erber, Ralph (eds.) Understanding 

Genocide. The Social Psychology of the Holocaust, Oxford University Press, pp. 178-180. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195133622.003.0008   

Palmié, S. (2010). Slavery, historicism, and the poverty of memoralization. Radstone, Susannah y 

Schwarz, Bill (eds.) Memory. Histories, Theories, Debates, Fordham University Press, pp. 

373-375. https://doi.org/10.1353/book.66748   

Rosenthal, G. (2016). The social construction of individual and collective memory. Sebald, Gerd 

y Wagle, Jatin (eds.) Theorizing Social Memories Concepts and Contexts, Routledge, pp. 

50-51. https://doi.org/10.4324/9781315887111   

Rothberg, M. (2009). Multidirectional memory: remembering the Holocaust in the age of 

decolonization. Stanford University Press, pp. 12-16. 

https://doi.org/10.1515/9780804783330   

Schwartz, B. (2016). Rethinking the concept of collective memory. Tota, Anna Lisa y Hagen, 

Trever (eds.) Routledge International Handbook of Memory Studies, Routledge, pp. 15-17. 

https://doi.org/10.4324/9780203762844   

https://doi.org/10.1515/9780804767804
https://doi.org/10.4159/9780674040595
https://doi.org/10.1215/9780822392361-001
https://doi.org/10.4324/9781315594897
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195133622.003.0008
https://doi.org/10.1353/book.66748
https://doi.org/10.4324/9781315887111
https://doi.org/10.1515/9780804783330
https://doi.org/10.4324/9780203762844


Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

Schwarz, B. (2003). Already the past’ memory and historical time. Radstone, Susannah y Hodgkin, 

Katharine (eds.) Regimes of memory, Routledge, pp. 144-148. 

https://doi.org/10.4324/9780203391532   

Stone, Dan (2010). Genocide and memory. Bloxham, Donald y Moses, A. Dirk (eds.) The Oxford 

Handbook of Genocide Studies, Oxford University Press, pp. 118. 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199232116.013.0006   

Stone, D., y Jinks, R. (2022). Genocide and memory. Bloxham, Donald y Moses, A. Dirk (eds.) 

Genocide. Key Themes, Oxford University Press, pp. 274. https://lccn.loc.gov/2021948410 

Wagner-Pacifici, R. (2016). Reconceptualizing memory as event from ‘difficult pasts’ to ‘restless 

events. Tota, Anna Lisa y Hagen, Trever (eds.) Routledge International Handbook of 

Memory Studies, Routledge, pp. 23-26. https://doi.org/10.4324/9780203762844   

Weissmark, M. S. (2004). Justice matters. Legacies of the Holocaust and World War II, Oxford 

University Press, pp. 114-119. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195157574.001.0001   

Wertsch, J. V. (2004). Voices of collective remembering. Cambridge University Press, pp. 65-66, 

177-178. https://doi.org/10.1017/CBO9780511613715   

Whigham, K. (2022). Resonant violence. Affect, Memory, and Activism in Post-Genocide 

Societies, Rutgers University Press, pp. 40-42. https://doi.org/10.2307/j.ctv2v55jgp  

Wistrich, R. S. (2012). Negationism, antisemitism, and anti-zionism. Wistrich, Robert Solomon 

(ed.) Holocaust Denial. The Politics of Perfidy, Walter de Gruyter GmbH & Co. KG, pp. 

265-267. https://doi.org/10.1515/9783110288216  

https://doi.org/10.4324/9780203391532
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199232116.013.0006
https://lccn.loc.gov/2021948410
https://doi.org/10.4324/9780203762844
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195157574.001.0001
https://doi.org/10.1017/CBO9780511613715
https://doi.org/10.2307/j.ctv2v55jgp
https://doi.org/10.1515/9783110288216

