
 

 

 

Iustitia - Universidad Santo Tomás, Seccional Bucaramanga, Colombia, Edición Especial - Febrero de 2026 

El(los) autor(es), licenciatario Universidad Santo Tomás Seccional Bucaramanga, Colombia  
Iustitia ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539 – 4657 DOI: https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3296 

 

 

LA TRANSMISIÓN INTERGENERACIONAL DE LA MEMORIA COLECTIVA Y EL 

SUJETO DE LA SOCIEDAD DEL CANSANCIO 

 

PUBLICACIÓN ANTICIPADA 

El Comité Editorial de la revista Iustitia aprueba la publicación anticipada del presente manuscrito dado 

que ha culminado el proceso editorial de forma satisfactoria. No obstante, advierte a los lectores que esta 

versión en PDF es provisional y puede ser modificada al realizar la corrección de estilo y la diagramación 

del documento. 

   

ACCEPTED FOR PUBLICATION 

The Editorial Board of Iustitia approves the early publication of this manuscript since the editorial 

process has been satisfactorily completed. However, it warns readers that this PDF version is provisional 

and may be modified by proof-reading and document layout processes. 

  

 

  

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3296


Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del 

cansancio 

The intergenerational transmission of collective memory and the subject of the society of fatigue 

 

José Guillermo Carrillo Ballesteros 

Abogado, Universidad Cooperativa de Colombia, Medellín, Colombia. Especialista en Derecho 

Procesal Penal, Universidad Cooperativa de Colombia, Medellín, Colombia. Especialista en 

Derecho Administrativo, Universidad Del Rosario, Bogotá, Colombia. Magister en estudios 

avanzados en Derechos Humanos, Universidad Carlos III de Madrid, Madrid, España. Magister 

en Derecho Público, Universidad Externado de Colombia, Bogotá, Colombia. Contratista, 

Equipo de pedagogía y enfoques diferenciales, Centro Nacional de Memoria Histórica, Bogotá, 

Colombia. Docente, Facultad de Posgrados, Escuela Superior de Administración Pública, 

Bogotá, Colombia. 

jose.carrillo@cnmh.gov.co 

https://orcid.org/0000-0003-3764-470X 

 

Recibido: 31 de octubre de 2025 

Aceptado: 12 de diciembre de 2025 

Cómo citar este articulo: 

Carrillo Ballesteros, J. G. (2026). La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el 

sujeto de la sociedad del cansancio. Iustitia, 24(Especial). 

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3296 

 

Resumen 

La transmisión de la memoria colectiva, lejos de ser un esencial proceso natural, se configura hoy 

como un acto político y de resistencia frente al flagelo del olvido, permitiendo reconstruir lazos 

intergeneracionales y resignificando la herencia cultural. En la sociedad tardomoderna, 

caracterizada por la singularidad, el presentismo, la mercantilización de la vida y la crisis de 

sentido, grandes filósofos como Manuel Cruz y Byung-Chul Han profundizan sobre las causas del 

abandono del pasado reciente y la subjetivación premoderna que implica no solo la 

institucionalización del olvido, sino, el debilitamiento de la identidad colectiva y los vínculos 

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3296


La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

comunitarios. Este artículo de reflexión se convierte en una invitación a recapacitar sobre la 

importancia de recuperar la esencia narrativa, la memoria y su transmisión, pero, sobre todo, el 

“aroma del tiempo” y la “Vita contemplativa” que como propone Han, supone reconstruir un 

tiempo que perdure, que se abra al ser y a la narratividad, posibilitando así una experiencia 

auténtica frente a la fugacidad de la contemporaneidad. 

Palabras clave: transmisión, memoria, abandono del pasado, narcisismo colectivo, 

alteridad, tiempo. 

 

Abstract 

The transmission of collective memory, far from being an essential natural process, is configured 

today as a political act and a form of resistance against the scourge of forgetting, allowing for the 

reconstruction of intergenerational bonds and the reinterpretation of cultural heritage. In late-

modern society, characterized by singularity, presentism, the commodification of life, and a crisis 

of meaning, great philosophers such as Manuel Cruz and Byung-Chul Han delve into the causes 

of the abandonment of the recent past and the pre-modern subjectivation that implies not only the 

institutionalization of forgetting but also the weakening of collective identity and community ties. 

This reflective article becomes an invitation to reconsider the importance of recovering the 

narrative essence, memory and its transmission, but above all, the “aroma of time” and the 

“contemplative life,” which, as Han proposes, involves reconstructing a time that endures, that 

opens itself to being and to narrative, thus enabling an authentic experience in the face of the 

fleeting nature of contemporaneity. 

Key words: Transmission, memory, abandonment of the past, collective narcissism, 

otherness, time.   

 

Introducción 

En el intento de reencontrarnos y proyectar una nueva posibilidad de futuro común es necesario 

preguntarnos: ¿Por qué las nuevas generaciones necesitan comprender el pasado reciente?, ¿Para 

qué comprender algo que, en algunos casos, no los afecta directamente?, ¿Qué tipo de estrategias 

son necesarias para construir junto a las nuevas generaciones otras percepciones alrededor de la 

memoria colectiva? Recordar entonces, se convierte en una premisa fundamental para construir 

identidad y pluralidad. Dentro de un cúmulo de posibilidades que implica construir un proyecto 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

común de futuro, resulta de total relevancia detenerse en qué, cómo y para qué se trasmite esta 

memoria.   

A partir de estas reflexiones, encuentros y desencuentros alrededor del paradigma de la 

memoria, uno de los grandes retos de hoy es comprender su fragilidad, y sus posibles fracturas, 

que, en últimas, puede conducir a la institucionalización del olvido, la naturalización de la 

violencia, la indiferencia social, las políticas de miedo, el narcisismo colectivo, así como la falta 

de empatía y de solidaridad de la sociedad y del Estado.   

En medio de ese tránsito espinoso, es necesario reconocer en las nuevas generaciones los 

principales agentes pedagógicos capaces de liderar la reescritura de la historia reciente de nuestra 

sociedad, y es en las nuevas generaciones donde la idea se proyectará y se extenderá. El reto es 

acercarle a la posibilidad de reconstruir y participar en este proyecto de memoria para salvaguardar 

su legado y transformar la historia. Pero, cómo depositar nuestra confianza transformadora en una 

generación que pareciera no estar interesada en comprender el pasado reciente, que es indiferente 

a su legado, esto sin duda, necesita un espacio de reflexión, y un agudo análisis de la subjetividad 

contemporánea.  

El siguiente artículo de reflexión nos invita a recapacitar acerca del ejercicio de transmisión 

de la memoria colectiva en tiempos del sujeto de la sociedad del cansancio y su relación con el 

pasado reciente, identificando las fracturas que ha generado su distanciamiento, que, sin el 

propósito de promover tesis pesimistas, apocalípticas o fatalistas sobre esta realidad, propone al 

estilo Kafkiano, partir de su ausencia, su necesidad, revelando los vacíos y visibilizando las 

fracturas, en una sociedad indiferente que se niega a escuchar y a comprender. 

 

Transmisión intergeneracional de la memoria colectiva 

Jacques Hassoun, en su ya célebre obra Los contrabandistas de la memoria, nos interpela con tres 

preguntas esenciales para esta reflexión: ¿por qué transmitir?, ¿qué transmitir? y ¿cómo transmitir?  

(Hassoun, 1996, pág. 26). Estos interrogantes, lejos de ser sólo ejercicios teóricos, abren una fisura 

profunda sobre el modo en que las sociedades se relacionan con su pasado. ¿Estamos, acaso, frente 

a una crisis en este acto de transmisión? nos cuestiona Hassoun, ¿Se ha convertido la transmisión 

de la memoria en un imperativo social más que en un gesto natural?  (Hassoun, 1996, pág. 27) 

Estas incógnitas, nos permiten acercarnos a lo que más adelante identificaremos como las 

principales fracturas de esta transmisión.  



La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

La cuestión entonces se vuelve aún más compleja cuando nos enfrentamos a aquello que 

no nos fue transmitido o por el contrario nunca nos interesó. Aunque, en algunos contextos la 

pregunta sería: ¿Cómo reconstruir lo que ha sido silenciado, borrado o simplemente olvidado? Si 

en otras épocas la transmisión cultural parecía formar parte orgánica de la vida comunitaria, un 

ejercicio de escucha significativa, hoy esa continuidad se percibe fracturada. (Hassoun, 1996, pág. 

11). Surge entonces la necesidad de hallar razones y caminos que nos permitan reanudar los lazos 

con un pasado que, aunque ausente, sigue pesando en el presente.  

En este contexto, cabe preguntarse en qué momento esa visión idílica de la transmisión se 

interrumpió o es que acaso ¿estamos frente a un agotamiento generado por el cúmulo de 

información? ¿acaso llegamos a naturalizar el dolor o la violencia?, ¿acaso la indiferencia social 

se convirtió en nuestro modus vivendi? o en el peor de los casos ¿estamos frente a una crisis de la 

memoria o, aún más inquietante, frente a una institucionalización del olvido?  (Hassoun, 1996, 

pág. 12) cuestionamientos que, sin duda, merecen un amplio debate y una nueva vuelta de tuerca.  

En este hostil escenario, transmitir deja de ser una simple operación de continuidad para 

convertirse en un acto político, un ejercicio de resistencia frente a la amnesia y el narcisismo 

colectivo. Recuperar lo no dicho, lo no contado, la voz de los nadie, implica disputar los sentidos 

del pasado y, con ello, re imaginar los posibles futuros.  

La transmisión es entonces un acto fundante del sujeto, una cápsula que cada uno podrá 

leer o reescribir a su manera (Hassoun, 1996, págs. 174-177), el olvido es fecundo, es viral y se 

propaga rápida y fácilmente (Hassoun, 1996, pág. 64), transmitir significa ofrecer a las 

generaciones que nos suceden un saber-vivir (Hassoun, 1996, pág. 148), transmitir es un acto 

simbólico que resignifica, es un tesoro invaluable.  (Hassoun, 1996, pág. 121). Esta transmisión, 

según Heidegger genera una continuidad histórica, continuidad que hoy encuentra sus brechas. Es 

así, que ante la veloz sucesión de lo “nuevo” se evoca lo “antiguo”, frente a la fragmentación del 

tiempo en una sucesión de presentes puntuales.  (Han B.-C., El aroma del tiempo, 2015, pág. 18). 

Ahora bien, esta relación intergeneracional no debe llevarnos a pensar que la transmisión 

tiene una temporalidad simple, un ABC, un diseño calcado con una flecha unidireccional que va 

desde el pasado hacia el futuro, o un paso a paso que se produce necesariamente desde los 

individuos adultos a los jóvenes, ésta, no es imperativo social (Dussel, 2002). Es necesario 

entender, que sus tiempos no son nuestros tiempos y que cada uno se encontrará y forjará su 

destino.  



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

Por lo anterior, como lo menciona Reyes Mate, también Kafka tiene el mérito de plantear 

una dificultad que sin duda se acerca a la nuestra, y es: ¿cómo transmitir la tradición mesiánica a 

una sociedad sorda a sus contenidos? Y es entonces cuando opta por expresarlo desde la ausencia, 

haciendo especial énfasis en lo que nos fractura, lo que nos consume. Conseguir presentar como 

carente de sentido lo que en la vida real nos parece lógico o normal fue su mérito.  (Mate M. R., 

2018).   

Es entonces cuando adquiere significado el fragmento de la historia de Macondo en Cien 

Años de Soledad, escrita por nuestro Nobel Gabriel García Márquez, al convertirse en una 

representación atemporal de nuestra realidad, que valga la pena mencionar, no sólo es la 

colombiana. Allí se narra la fundación y el devenir de Macondo, un lugar que, desde su origen, 

está marcado por una enfermedad simbólica denominada “la peste del olvido”, enfermedad que se 

propaga sin distinciones, de generación en generación. Sus habitantes, extraviados por la fiebre de 

la modernidad, son seres condenados a olvidar.  

Esta enfermedad arrasa con lo más preciado de sus vidas, su cotidianidad, sus recuerdos, y 

su identidad. Para poder existir, para tener un nombre y ser reconocido por Occidente, Macondo 

ha debido sacrificar sus raíces, renunciar a su pasado. Es acá donde vale la pena preguntarnos: 

¿Dónde y cómo encontrar la pócima para curarnos de esta enfermedad? El único modo de escapar 

a ese destino consiste en curarse del olvido, lo que implica reconciliarse con el pasado. Así como 

la estirpe de los Buendía encontró la cura, también nosotros debemos descubrir nuestro origen 

generando conciencia de la fragilidad de la memoria y la realidad. Ese retorno al origen, perdido, 

raptado o, en última instancia, olvidado, resulta indispensable para sanar y conjurar la fatalidad.   

 

“Adiós, memoria, adiós” el abandono del pasado reciente 

La sociedad tardomoderna ha establecido una relación problemática con su pasado. En su prisa 

por avanzar, parece haberlo abandonado a su suerte, dejando que el tiempo cierre y sane por sí 

sólo las heridas que, al no ser enfrentadas, continúan supurando en silencio. Manuel Cruz define 

como "anómala y profundamente enfermiza" a esta sociedad que “no tolera pensarse en clave de 

pasado, que se niega a reconocerse en lo que fue” (Cruz, 2015) esta sociedad desinteresada, 

necesita pronto un despertar.   

Pero, esta negación de la historia no es gratuita: implica un vaciamiento de la memoria, una 

indiferencia hacia la alteridad, y una renuncia al aprendizaje colectivo. Es en este debate donde 



La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

urge detenerse a analizar cómo se manifiesta este abandono del pasado, esta desconexión que, en 

últimas, trae consecuencias para la construcción de futuro compartido, e identificar al mismo 

tiempo, qué mecanismos encubren esta actitud aparentemente apática pero profundamente 

significativa.  

El primer signo del abandono del pasado es una ambivalencia inquietante: se oscila entre 

una sacralización rígida del pasado, un imperativo categórico y al mismo tiempo un desalmado 

desinterés. Como señala Manuel Cruz, tanto el pretender que el pasado tiene las respuestas, como 

despreciarlo por considerarlo ajeno y superado, son dos caras de la misma moneda (Cruz, 2016, 

pág. 114). Las malas pasadas del pasado como lo menciona Cruz, han desentrañado un desinterés 

actual por la memoria, por la empatía, y por la alteridad.  (Cruz, 2015, pág. 15) y en este enfermizo 

desinterés, es necesario subrayar lo que allí queda excluido: la memoria.  (Cruz, 2015, pág. 114). 

El desinterés actual hacia la memoria se manifiesta incluso ante lo material: las ruinas del 

pasado ya no nos conmueven; el dolor del otro no es el nuestro, su desaparición nos genera una 

"no-sensación", una frontera ambigua entre el olvido y la indiferencia. (Cruz, 2016, pág. 121). En 

lugar de preguntarnos qué tiene valor recordar, delegamos la responsabilidad de hacer memoria a 

dispositivos externos o a conmemoraciones prefabricadas. De ahí que Cruz afirme que “ya no 

hacemos memoria, sino que nos la hacen”, o, dicho de otra forma, “la totalidad de nuestros 

recuerdos se encuentra a nuestra disposición y podemos convocarla a voluntad. Basta con un clik 

sobre la página adecuada”.  (Cruz, 2016, pág. 121). 

El peligro lo expresa muy justamente Alain Resnais cuando, en su documental Noche y 

Niebla (1955), la cámara recorre los campos de la muerte mientras una voz en off nos advierte de 

la llegada de nuevos verdugos ante nuestra indiferencia:  

Aquí estamos nosotros, que miramos sinceramente estas ruinas como si el viejo monstruo 

estuviera muerto bajo los escombros […], nosotros que fingimos creer que todo esto 

pertenece tan sólo a una época y a un país, y que no queremos mirar a nuestro alrededor y 

no oímos el grito interminable.  

Este es el verdadero sentido de conectarnos con el pasado, romper los diques de la 

indiferencia y detenerse en escuchar “el grito interminable”.  (Lomas, 2011)   

Así mismo, la conocida tesis de Francis Fukuyama sobre El Fin de la Historia es aquí 

resignificada, y no es que la historia haya terminado, sino que somos nosotros quienes la hemos 

abandonado.  (Cruz, 2012, pág. 9). El presente se impone como eterno, y el futuro ha dejado de 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

ser un territorio de proyección, ilusión o transformación. La pérdida del futuro como horizonte nos 

ha empujado a un regreso superficial al pasado, no para comprenderlo, sino para reciclarlo.  (Cruz, 

2012, pág. 37).   

Dice Manuel Cruz, “mientras no sabemos cómo nos sucede la historia, la historia sucede”. 

La historia, entonces, es transformada en un parque temático, una colección de episodios visitables 

pero estériles, una colección sin apropiación. Pero, no es la cantidad de información sino su 

sentido. Es entonces, donde nos acercamos al pasado como quien pasea por una atracción turística: 

con curiosidad pasajera, pero sin intención de comprender. Esta manera de concebir el pasado 

impide establecer nuevas fronteras temporales, nuevos antes y después, lo que desemboca en una 

sensación de estancamiento colectivo. (Cruz, 2012, pág. 36).   

Entonces, tras haber roto los vínculos con el pasado y roto los vínculos con el futuro, 

vivimos una época de extremado presentismo (Cruz, 2018, pág. 191). Frente a este panorama, la 

memoria se vuelve un acto de resistencia y gallardía. Insistir en recordar, no como gesto nostálgico 

ni como obligación sacramental, sino como reconocimiento activo del pasado como parte 

constitutiva de lo que somos, es una forma de contrarrestar la soberbia del presente.  (Cruz, 2018, 

pág. 153).   

Es por esto, que nos atrevemos a afirmar que no hay antídoto más enérgico contra la 

soberbia actual que la insistencia de Manuel Cruz en que el abandono del pasado en el mundo 

actual implica la renuncia a aprender de nosotros mismos. (Cruz, 2018, pág. 12). Sin memoria no 

hay autocomprensión, y sin autocomprensión, no hay posibilidad de futuros comunes, y mucho 

menos pluralidad. Reconocer que “venimos de dónde venimos”, y que esa procedencia nos 

configura, y nos da significado, es esencial para cualquier proyecto colectivo que no se limite a 

repetir el presente.  

En este sentido, el problema de la sociedad tardomoderna no es solo que olvida, sino cómo 

olvida. La memoria ha sido transformada en mercancía, en espectáculo, o en metadato, la 

información abunda, pero no es memoria, se ha perdido su carácter crítico, su capacidad de 

interpelar, su finalidad de apropiarse. El pasado ha dejado de ser fuente de aprendizaje e 

inspiración, se han perdido los referentes. El siguiente es un S.O.S para recuperar el aroma del 

tiempo, el sentir de la memoria, la contemplación, en aras de construir un futuro colectivo 

diferente. Como lo afirma Manuel Cruz, “abandonar el pasado es, en el fondo, abandonarnos a 

nosotros mismos” (Cruz, 2018, pág. 189). Para entender esta desconexión con el pasado, es 



La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

necesario entender las posibles fracturas e identificar la crisis, en una lectura crítica y reflexiva de 

la sociedad del cansancio. 

La sociedad del cansancio 

En la sociedad contemporánea, el sujeto creyendo que ha logrado alcanzar la plenitud de la 

interconexión, paradójicamente, se encuentra aislado y la soledad es su refugio seguro. Esta 

condición, como señala Byung-Chul Han, no es una casualidad, es una falla estructural cultural 

que ha modificado nuestra relación con los otros y con nosotros mismos.  

Este aislamiento, generado por un individualismo radical y un nocivo narcisismo tóxico 

que desintegra los vínculos comunitarios. En este contexto, la competencia, la acumulación, la 

carencia de empatía, la indiferencia social y la pérdida de solidaridad deben entenderse no como 

fenómenos aislados, sino como el resultado de un proyecto que logró consolidarse como colectivo. 

La experiencia de lo cercano, y la carencia del contacto, esencial para la vida humana, ha 

desaparecido por completo. (Han B. C., 2021, pág. 48).    

Es por lo anterior, que Han argumenta que ya no habitamos en una sociedad disciplinaria 

como la descrita por Foucault, sino una sociedad que nos incita al rendimiento y al consumo, que 

en últimas ha generado una forma de insensibilización generalizada “nos hemos vuelto incapaces 

de registrar el dolor ajeno”. El sufrimiento y la exclusión de lo distinto se ha ido despolitizado, 

cosificado, convertido en espectáculo o, peor aún, en un inconveniente emocional que preferimos 

evitar (Han, Byung – Chul, pág. 78).    

En este marco, emerge la “sociedad paliativa”, una cultura obsesionada con la eliminación 

del dolor. El like, símbolo supremo de este tiempo, funciona como anestesia social. Este “delirio 

por la complacencia” produce una cultura insensible al dolor, donde el “I don't like” brilla por su 

ausencia y donde la aprobación inmediata es checkin de la estabilidad. (Han, Byung – Chul, pág. 

14). Así, la búsqueda de la felicidad, promovida como un imperativo individual, aísla aún más a 

los sujetos. Cada uno es responsable de su bienestar, lo que desintegra toda noción de 

responsabilidad colectiva. La felicidad se convierte en una empresa privada, y el dolor, en una 

experiencia marginada.  (Han, Byung – Chul, pág. 26).  

La progresiva desaparición del otro es uno de los síntomas más dramáticos de este proceso. 

En la sociedad paliativa descrita por Han, el “otro” es visto como una amenaza al equilibrio 

emocional, como un portador de dolor. Se le reduce entonces a un objeto, a un dato más en el flujo 

ininterrumpido de información. Al eliminar al otro como figura simbólica, también se borra la 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

posibilidad de construir comunidad verdadera. El otro, convertido en objeto ya no duele.  (Han, 

Byung – Chul, pág. 79).    

A esta pérdida del otro se suma el vaciamiento de lo simbólico. Las culturas tradicionales 

contaban con narrativas, rituales y símbolos que daban sentido a la vida y articulaban una 

comunidad. Prácticas como el culto a los antepasados creaban un lazo vital entre los vivos y los 

muertos. Hoy, en cambio, vivimos atrapados en una histeria por sobrevivir, un presentismo sin 

sentido, una existencia reducida a lo biológico, sin relatos que otorguen profundidad ni 

pertenencia, nuestra realidad es que hoy “vivimos para sobrevivir” (Han, Byung – Chul, pág. 31). 

Los rituales, sostiene Han, eran acciones simbólicas que no solo cohesionaban a las 

comunidades, sino que transmitían valores y producían sentido e identidad. En contraste, la era 

digital produce una comunicación sin comunidad, constante, veloz, aditiva, pero vacía de la 

densidad emocional y simbólica que caracteriza a los rituales. Donde antes había prácticas 

colectivas cargadas de significado, hoy predominan datos fríos, imágenes pasajeras, y likes 

efímeros. En este vacío simbólico, se pierden también las metáforas, la poesía, la esencia de lo 

bello y las imágenes fundacionales que daban estabilidad a la existencia. (Byung – Chul Han, 

2019, pág. 26).    

Además, la desaparición de los rituales no solo destruye la memoria colectiva, sino que 

impide la formación de sentimientos comunitarios. “Lo simbólico como un medio en el que se 

genera y por el que se transmite la comunidad ha desaparecido. La pérdida de lo simbólico y la 

perdida de lo ritual se fomentan mutuamente” (Byung – Chul Han, 2019, pág. 17). “Cada vez se 

generan menos sentimientos comunitarios”, lo que prevalece, al parecer, son emociones 

individuales, fugaces y fragmentadas. La identidad ya no se construye en el cuerpo social, sino en 

el aislamiento del yo, encerrado en su burbuja digital (Byung – Chul Han, 2019, págs. 23 -24). 

Este tipo de comunicación sin rituales, carente de narración y sentido compartido, puede acelerarse 

indefinidamente, pero no puede fundar comunidad.  

La globalización, por su parte, ha profundizado esta disolución, se ha borrado los contextos 

culturales locales, desarraigando a los individuos de sus tradiciones y prácticas simbólicas. El 

mundo sufre hoy una fuerte carestía de lo simbólico, en vez de culturas vivas, compartidas, 

habitamos un mercado global de estilos y fragmentos culturales, donde nada se enraíza (Byung – 

Chul Han, 2022, pág. 51). La consecuencia es clara, en la “sociedad de la transparencia”, no existen 

comunidades reales, sino cúmulos de individuos aislados que se agrupan en torno a intereses 



La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

particulares, marcas o identidades efímeras, pero no en torno a un sentido común de existencia.  

(Byung – Chul Han, 2016, pág. 92).    

En suma, la sociedad del cansancio atraviesa una crisis profunda, donde lo simbólico carece 

de sentido, una crisis que profundiza la insensibilidad hacia el dolor del otro, una crisis que hace 

flaquear la memoria y los lazos de transmisión que nos unen como comunidad. Sin rituales, sin 

narrativa, sin memoria, sin un proyecto común, la vida queda reducida a un presentismo sin fin, a 

un sempiterno divagar. 

 

Generación no retro. El sujeto narcisista 

En la transición a la posmodernidad, el sujeto ha experimentado profundas mutaciones. Byung-

Chul Han en su agudo análisis de la subjetividad contemporánea, ha señalado el narcisismo como 

la principal afectación de la sociedad del cansancio. Esta transformación del sujeto ha generado 

profundas rupturas, como la depresión, la soledad, la carencia radical de alteridad y la erosión de 

los lazos comunitarios.  

Por su parte, Han describe al sujeto premoderno como un ser arrojado a un mundo dado, 

un sujeto que acepta lo ya establecido sin reproche alguno, un ser que todo naturaliza; es así como 

“El hombre premoderno está arrojado a las cosas dadas, que acepta o sufre. Es un hombre de 

facticidad y repetición” (Han B.-C., 2015, pág. 50). Este sujeto no se concibe como proyecto, sino 

como parte de un orden preestablecido, un modelo que consiente la exclusión de lo distinto.  

Es entonces, cuando el sujeto comienza a volverse sobre sí mismo, dando paso a lo que 

Han denomina el homo psychologicus, una figura encerrada en su interioridad. Este sujeto 

narcisista gira en torno a su propio yo, donde lo externo pierde toda consistencia: “El homo 

psychologicus narcisista está atrapado en sí mismo, en su intricada interioridad. Su pobreza del 

mundo hace que solo gire en torno a sí mismo. Por eso cae en depresiones” (Byung – Chul Han, 

2019, pág. 36).    

Este aislamiento propicia una erosión del vínculo con el otro. La frontera entre el yo y el 

otro se desdibuja, y el sujeto cae en un proceso de repetición incesante de sí mismo, recayendo en 

la inconclusión, que impide la formación de un carácter estable: “No tiene acceso a ninguna forma, 

a ninguna imagen sólida del yo, a ningún carácter” (Han B.-C., 2011, pág. 75) Esta inconclusión, 

aunque parece liberar, también enferma.  



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

El narcisismo colectivo actual anula la diferencia con el otro y desaparece también la 

posibilidad de un mundo compartido. El yo narcisista no se encuentra con el otro, sino consigo 

mismo disfrazado: “El sujeto narcisista sólo percibe el mundo en las matizaciones de sí mismo. La 

consecuencia fatal de ello es que el otro desaparece” (Han B.-C., 2014, pág. 90). El problema 

reside cuando los indiferentes empiezan a ser legión, vagando como zombies convencidos de que 

el mundo comienza y termina en ellos mismos.  

El individualismo narcisista también afecta la dimensión social. La sociedad actual se (Han 

B.-C., 2015) caracteriza más por la soledad que por la pluralidad: “Lo que caracteriza la actual 

constitución social no es la multitud, sino más bien la soledad” (Han B.-C., 2014, pág. 32) La 

solidaridad y los vínculos comunitarios han sido erosionados, el narcisismo colectivo comienza a 

dar sus resultados.   

La creciente atomización conduce a una incapacidad para la acción común y a una pérdida 

de empatía. Ya no escuchamos ni vemos al otro, “en el ruido digital de lo igual hemos dejado de 

percibir la voz del otro” (Han B.-C., 2015, pág. 57). La atención se vuelve exclusivamente hacia 

el yo, en un proceso de representación y producción de la propia imagen, favorecido por los medios 

digitales: “Hoy todo el mundo se entrega al culto del yo” (Han B.-C., 2011, pág. 50). Al parecer, 

sólo nos interesa escucharnos a nosotros mismos. La escucha se convirtió en un acto selectivo. 

Esta crisis de alteridad se profundiza, para Han, en una crisis de la escucha. “Esto sería el fin de la 

acción comunicativa” (Byung – Chul Han, 2022, pág. 54)  

El sujeto contemporáneo no solo está atrapado en su yo, sino también condenado a rendir, 

producir y optimizarse sin descanso. Han compara esta condición con la figura del legendario 

barco “El holandés errante”, que “sin fin, sin parada, sin descanso, vuela como una flecha”, en 

analogía al sujeto de la sociedad del cansancio, que como premonición de su maldición estará 

condenado a navegar eternamente los océanos sin poder llegar a puerto (Han B.-C., 2018, pág. 28).   

Este sujeto de rendimiento vive una paradoja: en su aparente libertad se encuentra más 

esclavizado que nunca. Su libertad es, en realidad, la obligación de autoexplotarse: “La libertad se 

muestra como condena a tener que explotarse eternamente a sí mismo” (Han B.-C., la sociedad del 

cansancio, 2012, pág. 28). Esta autoexplotación, al no permitir descanso ni alteridad, desemboca 

en la depresión. No es casual que la depresión se haya convertido en la más potente metáfora de 

la situación de la subjetividad en el mundo contemporáneo. (Cruz, 2018, pág. 94).   



La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

La sociedad contemporánea, ha creado un monstruo, un ser incapaz de construir un vínculo 

y empatía con el otro; esta transformación ha vaciado al mundo de sentido, ha erosionado la 

alteridad, ha privatizado el sufrimiento, ha degenerado en la insensibilidad hacia el otro, y cada 

vez más, nos conduce a una sociedad depresiva, cansada y ensimismada.   

En este contexto, Han describe la sociedad moderna como una “sociedad de 

singularidades” (Han B.-C., 2021, pág. 38) donde el individualismo y la expulsión de lo distinto 

son los derroteros y allí cada individuo se concibe como un proyecto autónomo, aislado, 

desvinculado de los demás. “Hoy, la negatividad del otro deja paso a la positividad de lo igual” 

(Han B.-C., 2021, pág. 5). Este singular proyecto parece encontrar refugio y sentido en una 

sociedad que mira con indiferencia hacia su pasado reciente.   

Otro factor de esta fractura con el pasado puede ser que la interconexión digital no ha 

fortalecido el vínculo con el otro, al contrario, nos ofrece versiones idénticas de nosotros mismos, 

eliminando todo rastro de alteridad: “Nos enredan en un inacabable bucle del yo y, en último 

término, nos llevan a una autopropaganda que nos adoctrina con nuestras propias nociones” (Han 

B.-C., 2021, pág. 7). Como bien nos lo recuerda el gran Máximo Décimo Meridio, comandante de 

los Ejércitos del Norte, General de las Legiones Fénix, y fiel servidor del verdadero Emperador 

Marco Aurelio “El tiempo de honrarte a ti mismo concluirá”.  

Es así como, en esta burbuja digital, la red se convierte en una “caja de resonancia especial, 

en una cámara de eco de la que se ha eliminado toda alteridad” (Han B.-C., 2021, pág. 10) donde 

solo tienen lugar aquellos que se nos parecen. Los individuos que se unen en un enjambre digital 

no desarrollan ningún nosotros, nada les importa fuera de sus propios intereses (Han B.-C., 2014, 

pág. 28). Es en la sociedad del cansancio donde “La expulsión de lo distinto genera un adiposo 

vacío de plenitud” (Han B.-C., 2021, págs. 11-12). La digitalización ha fragmentado el espacio 

público. Presenciamos una guerra de identidades donde ya no existe un lenguaje común. En este 

contexto, la transparencia actúa como mecanismo de exclusión de lo otro, conduciendo a una 

“sociedad uniformada” (Han B.-C., En el Enjambre, 2014, pág. 14) donde el respeto y el disenso 

han sido eliminados.  

En este entorno, incluso el sufrimiento ha sido privatizado. “Hoy, de alguna manera, cada 

uno se queda a solas con sus sufrimientos y sus miedos [...] No se establece ningún enlace entre 

mi sufrimiento y tu sufrimiento” (Han B. C., 2021, pág. 79). Se convierte el dolor en una falla 

individual, rompiendo la posibilidad de una experiencia común del sufrimiento. La sociabilidad 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

que nace del compartir el dolor queda anulada, y con ella, la capacidad de formar lazos 

comunitarios reales.  

Frente a este panorama desolador, Han plantea una imagen radical: “En el infierno de lo 

igual, la llegada del otro atópico puede asumir una forma apocalíptica” (Han B.-C., La agonía del 

Eros, 2018, pág. 11). Solo un acontecimiento que irrumpa violentamente en la clausura del yo 

puede devolvernos la capacidad de ser afectados por el otro. Este apocalipsis, aparece como única 

vía de redención para escapar del encierro en lo idéntico y recuperar la posibilidad de una vida 

compartida.  

Así las cosas, la sociedad contemporánea, atravesada por la lógica de lo igual, ha eliminado 

progresivamente al otro como figura constitutiva de la experiencia humana. Hemos construido un 

mundo sin resonancia, sin comunidad, sin discurso. Como advierte Han, solo una recuperación 

radical de la diferencia y del sufrimiento compartido puede rescatar el sentido político y existencial 

de la vida en común. Escuchar al otro, en su diferencia y en su dolor, no solo es un acto ético, sino 

también una condición para la supervivencia de lo humano. 

 

Des-narrativas ¿La memoria flaquea? 

La narrativa, en tanto estructura temporal que organiza la experiencia, ha sido históricamente 

fundamental para la constitución del sujeto, la transmisión de sentido y la configuración del 

mundo. Sin embargo, en la contemporaneidad marcada por la digitalización, la inmediatez y el 

exceso de información, asistimos a lo que Byung-Chul Han denomina una crisis narrativa (Byung 

– Chul Han, 2022). La desaparición de la narración afecta la forma en que el ser humano se 

relaciona con el tiempo, la memoria y consigo mismo. Frente a esta situación, Han propone una 

recuperación de la vida contemplativa y del “aroma del tiempo” como formas de resistencia frente 

al frenesí de la información.  

Como afirma Han (2015), “la masa desordenada de acontecimientos genera tanto una 

aceleración como una ralentización del tiempo narrativo”, sin dirección ni ritmo, la narración se 

precipita sin avanzar, saltando de un suceso a otro sin llegar a una conclusión.   

Esta pérdida de tensión narrativa desemboca en una crisis de identidad, pues “el narrador 

ya no es capaz de reunir los acontecimientos a su alrededor [...]. La dispersión temporal destruye 

toda compilación” (Han B.-C., 2015, pág. 48). Esta identidad líquida ha devenido en un sinsentido 

de proyecto común. Y en esta crisis de identidades líquidas cualquier camino se resuelve tomar. 



La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

Como lo menciona Cruz, “vivimos en un tiempo de identidades extremadamente ligeras: las 

construimos con los materiales que hay a nuestro alrededor, pero nuestro ideal hoy no es un ideal 

identitario poderoso, sino un ideal identitario camaleónico” (Cruz, 2018, pág. 98).   

En este nuevo régimen temporal, también la verdad y el conocimiento se ven afectados. 

Ambos remiten a la duración: “La verdad debe perdurar, pero se disipa en virtud de un presente 

cada vez más breve” (Han B.-C., 2015, pág. 65). El conocimiento exige un proceso de recolección 

temporal que integre pasado y futuro en el presente. Sin embargo, la obsesión por la novedad y la 

actualización constante dispersan e interrumpen este proceso. Esta eterna inconclusión hace que 

nada perdure, que nada cierre: “No hay ninguna obra, ningún final, solo una sucesión infinita de 

versiones y variaciones” (Han B.-C., El aroma del tiempo, 2015, pág. 65). 

La digitalización transforma la memoria en un mero almacenamiento de datos. El recuerdo, 

que en su naturaleza es narrativo y transformador, se convierte en una acumulación caótica de 

fragmentos: “La memoria se convierte hoy en un montón de basura y de datos [...], pierde su 

condición narrativa y pasa a ser un trasteo” (Byung – Chul Han, 2016, pág. 6). En este trasteo 

digital, las cosas y las imágenes simplemente “yacen unas junto a otras”, sin conexión ni 

estratificación temporal, sin apropiación, sin comprensión, lo que imposibilita tanto el recordar 

como el olvidar.  

La era digital contemporánea, revela una crisis de la verdad, donde ésta ha perdido su 

centralidad y protagonismo como pilar de la experiencia humana y ha sido desplazada por un 

constante flujo de datos e información, “la verdad es la contrafigura del amontonamiento, la 

información es acumulativa y aditiva, mientras que la verdad es exclusiva y selectiva” (Han B.-C., 

2014, pág. 65). Así, la verdad no se encuentra en la cantidad, sino en la cualidad, en la forma 

singular de un acontecimiento que revela sentido, “la verdad se diluye en el ruido de los datos”. 

Ruido que disipa la confianza, que distrae, confunde, y nos aleja de lo real, que minimiza el dolor, 

y justifica en muchos casos nuestra indiferencia.  

También, la temporalidad es otro punto crucial en la oposición entre verdad e información. 

Mientras la verdad tiene duración y estabilidad, la información es fugaz “la verdad posee una 

temporalidad muy diferente de la información. [...] La duración caracteriza a la verdad. Por eso 

estabiliza la vida” (Byung – Chul Han, 2022, pág. 92). Este contraste permite entender por qué la 

vida contemporánea, saturada de datos y estímulos, se percibe cada vez más inestable, incierta y 

desprovista de sentido.  



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

La verdad, como forma, acontecimiento y regulador social, ha sido reemplazada por un 

flujo incesante de datos que, lejos de iluminar el mundo, lo opacan. En este contexto, donde la 

desinformación se convierte en principio, recuperar el valor de la verdad encuentra hoy más que 

nunca sentido.  

Frente a esta crisis, Han recupera la propuesta de Marcel Proust como una estrategia para 

devolverle sentido a la existencia. La obra “En busca del tiempo perdido” se erige como una 

reacción contra la “época de las prisas”, donde el ferrocarril simboliza la pérdida de la 

contemplación.  (Han B.-C., 2015, pág. 67) Para Proust, la duración es la clave para reconstituir la 

identidad, mientras que las prisas desembocan en “dispersión”. Han encuentra en “el aroma” la 

metáfora central de esta resistencia: “El aroma, de algún modo, está cargado de historias. Está 

compuesto de imágenes narrativas” (Han B.-C., 2015, pág. 72). El olor escapa a la realidad digital 

donde el aroma del tiempo se debe recuperar.  

Asimismo, en la lectura de la novela “La policía de la memoria” de Yoko Ogawa, Han 

advierte que la desaparición de las cosas y los recuerdos no se produce hoy por represión violenta, 

sino por el frenesí de la comunicación: “No vivimos en un régimen totalitario [...], es más bien 

nuestro frenesí de comunicación e información lo que hace que las cosas desaparezcan”  (Han B.-

C., 2021, pág. 10)  La digitalización no impone el olvido por la fuerza; simplemente ahoga el 

recuerdo bajo una avalancha de datos sin historia. La Policía de la memoria puede leerse en 

analogía con nuestra actualidad. El mundo se vacía de cosas y se llena de información “tan 

inquietante como esas voces sin cuerpo”. Somos hoy esa isla sin nombre narrada en la novela de 

Ogawa, donde, la experiencia humana comienza a “desaparecer”, donde incluso hemos perdido la 

capacidad emocional o simbólica de recordar lo que se ha ido.  

Esta situación lleva a una crisis de sentido, pues “la crisis narrativa conduce a una crisis de 

identidad y a una falta de orientación” (Byung – Chul Han, 2022, pág. 85). La sociedad de la 

transparencia, al eliminar la seducción, el misterio y la poesía, convierte al mundo en un lugar 

donde todo está expuesto, pero nada tiene profundidad. La belleza misma, dice Han (2015), es un 

acontecimiento narrativo, pues “acontece donde las cosas están vueltas unas a otras y entablan 

relaciones” (p. 62).  

En este sentido, la pérdida de la narración es, en última instancia, una crisis del tiempo. 

Frente a ello, Han propone recuperar el tiempo como aroma, como duración contemplativa, como 



La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

relato. Solo así será posible reconstruir la identidad, devolverle sentido a la experiencia y resistir 

la deshumanización del mundo. Narrar, hoy, es resistir. 

 

La época de las prisas y la pérdida del aroma del tiempo 

La modernidad tardía se caracteriza por una crisis profunda en la experiencia del tiempo. Si en 

épocas anteriores el problema central parecía ser la aceleración, hoy esa categoría resulta 

insuficiente para describir la naturaleza del fenómeno temporal. Es urgente entonces analizar la 

naturaleza y las consecuencias de esa crisis del tiempo contemporáneo, un “tiempo telemático” 

como lo denomina Reyes Maté, caracterizado por el imperio de la instantaneidad que todo lo 

destruye, que vacía de sentido la experiencia.  (Mate R., 2013). Esta atomización del tiempo que 

conduce a un mundo desprovisto de ritmos colectivos, donde cada individuo vive en una 

temporalidad aislada, que se desvanece en una sucesión de instantes inconexos.  

La consecuencia de esta ruptura es la pérdida de la duración. “En un tiempo atomizado, 

todos los momentos son iguales entre sí. No hay nada que distinga un momento del otro.” Todo 

envejece rápidamente: “Hoy en día, las cosas ligadas a la temporalidad envejecen mucho más 

rápido que antes. Se convierten en pasado al instante, y, de este modo, dejan de captar la atención.” 

El presente se contrae en “picos de actualidad”, y la historia pierde su espesor.  

Frente a esta contracción del tiempo, Han recurre a Heidegger: “Frente al dominio de un 

presente puntual y sin conciencia histórica, Heidegger reivindica una des-presentación del hoy.” 

Solo mediante una reapropiación de la temporalidad —una apertura hacia el ser— es posible 

resistir a la lógica del instante.  (Han B.-C., 2015)   

El resultado es un mundo sin demora, donde nada perdura: “La aceleración generalizada 

del proceso de vida priva al hombre de la capacidad contemplativa. La incapacidad de demorarse 

en la contemplación puede dar lugar a la fuerza motriz que conduzca a una prisa y una dispersión 

generalizadas.” La demora contemplativa, condición esencial de la experiencia estética y del 

pensamiento, solo es posible en un tiempo que dura, que ofrece resistencia a la fugacidad. “La 

demora contemplativa presupone que las cosas duran. Es imposible demorarse con detenimiento 

ante una sucesión veloz de acontecimientos e imágenes.” (Han B.-C., 2015).  

Aquí aparece el vínculo con la ontología heideggeriana:  

El Ser de Heidegger tiene un aspecto temporal, “demorar, perdurar, perpetuarse es sin 

embargo el antiguo sentido de la palabra ser. Solo el ser da lugar al demorarse, porque está 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

y permanece. La época de las prisas y la aceleración es, por tanto, una época del olvido del 

ser.” (Han B.-C., 2015). 

El olvido del ser se manifiesta como destemporalización: un mundo donde el tiempo se ha 

vaciado de sentido, reducido a pura sucesión, un mundo donde se ha perdido la capacidad de 

contemplar.   

La crisis temporal contemporánea es una crisis ontológica donde el tiempo ha perdido su 

gravitación, su ritmo y su narratividad. La atomización del tiempo conlleva la atomización del 

sujeto; la pérdida de duración desemboca en la imposibilidad de la experiencia; y la desaparición 

de la demora contemplativa revela el olvido del ser.  

En la época de las prisas el ejercicio de transmisión pierde sentido, como pierde sentido lo 

simbólico, la narrativa, y la memoria. Como señala Han, “La aceleración remite a la falta de 

fundamento, de estancia, de sostén.” Solo un reencuentro con la duración, con el tiempo que 

permanece y significa, podría restituir el aroma perdido del tiempo: “La narración da aroma al 

tiempo… El tiempo comienza a tener aroma cuando adquiere una duración, cuando cobra una 

tensión narrativa o una tensión profunda.” Recuperar el aroma del tiempo, en última instancia, es 

rescatar la posibilidad de ser en medio del flujo incesante de lo efímero. Se trata de redescubrir 

nuestro tiempo y a la vez el tiempo del otro.  (Han B.-C., 2022, pág. 81). Hoy es necesario que se 

produzca una verdadera revolución del tiempo que devuelva a este su aroma y permita su 

contemplación.  (Han B.-C., 2016, pág. 11). 

 

Conclusiones   

La transmisión de la memoria, más que un proceso natural, se revela hoy como un acto político y 

de resistencia frente al olvido. Jacques Hassoun nos invita a repensar el sentido de este gesto, no 

solo como continuidad del pasado, sino como una forma de reconstruir los lazos rotos entre 

generaciones. En un mundo que carece de identidad, de arraigos y además tiende a olvidar, 

transmitir implica recuperar lo silenciado, darle sentido a la historia y a la herencia cultural. Tal 

como muestran García Márquez y Kafka, solo al reconciliarnos con la memoria, incluso con sus 

ausencias y fracturas, encontraremos la pócima para curar el olvido y restituir el sentido de nuestra 

existencia colectiva.   

La sociedad del cansancio, caracterizada por su tendencia al presentismo y su progresiva 

desarticulación con el pasado, evidencia una crisis de sentido y de alteridad provocada por el 



La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

individualismo, la mercantilización de la vida y la pérdida de lo simbólico. La memoria es 

subversiva y resiste en tanto compromete tanto la autocomprensión individual como la 

construcción colectiva de futuro. Sólo en este contexto, la memoria adquiere significado y un valor 

fundamental.  Recuperar la otredad, el simbolismo y las narrativas colectivas se vuelve esencial 

para reconstruir comunidad y devolverle a la existencia su dimensión humana.  

Pero también, en esta sociedad de singularidades y narcisismo colectivo, es necesario un 

reencuentro con el otro, con su diferencia, su negatividad y su dolor, una reapertura hacia la 

alteridad como condición ética y política para restituir la posibilidad de un mundo común. Y así 

mismo, frente a la crisis narrativa contemporánea una recuperación de la duración, la 

contemplación y la narrativa, como proponen Han, Proust y Heidegger, de este modo, se constituye 

una estrategia para restituir la identidad, el sentido y la profundidad de la experiencia, recordando 

que narrar hoy es un acto de resistencia frente al frenesí de la digitalización.  

Finalmente, recuperar el “aroma del tiempo”, como propone Han, implica reconstituir un 

tiempo que perdure, que se abre al ser y a la narratividad, permitiendo así una experiencia auténtica 

frente a la fugacidad contemporánea. La verdadera respuesta a la crisis temporal no reside en 

desacelerar, sino en restablecer la densidad y el sentido del tiempo vivido. 

 

Referencias 

Cruz, M. (2012). Adiós, historia, adiós: el abandono del pasado en el mundo actual. Herder. 

https://archive.org/details/cruz-m.-adios-historia-adios.-el-abandono-del-pasado-en-el-

mundo-actual-2012  

Cruz, M. (2015). Hacerse cargo: Por una responsabilidad fuerte y unas identidades débiles. 

Gedisa. 

https://www.gedisa.com/ficha.aspx?aut=Cruz,%20Manuel&idcol=1019&cod=891030  

Cruz, M. (2016). Ser Sin Tiempo. El ocaso de la temporalidad en el mundo contemporáneo. 

Herder. https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/ser-sin-tiempo-9788425438615  

Cruz, M., y Iglesias Huelga, L. A. (2018). Pensar en voz alta: conversaciones sobre filosofía, 

política y otros asuntos. Herder. https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/pensar-en-

voz-alta-9788425441844  

Dussel, I. (2002). La educación y la memoria: notas sobre la política de la transmisión. Anclajes, 

6(6, Parte I), 267–293. https://cerac.unlpam.edu.ar/index.php/anclajes/article/view/3244  

https://archive.org/details/cruz-m.-adios-historia-adios.-el-abandono-del-pasado-en-el-mundo-actual-2012
https://archive.org/details/cruz-m.-adios-historia-adios.-el-abandono-del-pasado-en-el-mundo-actual-2012
https://www.gedisa.com/ficha.aspx?aut=Cruz,%20Manuel&idcol=1019&cod=891030
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/ser-sin-tiempo-9788425438615
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/pensar-en-voz-alta-9788425441844
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/pensar-en-voz-alta-9788425441844
https://cerac.unlpam.edu.ar/index.php/anclajes/article/view/3244


Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

Han, B.-C. (2016). Topología de la violencia (A. Huerga, Trad.). Herder Editorial. 

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/topologia-de-la-violencia-9788425434174  

Han, B.-C. (2012). La sociedad del cansancio. Editorial Herder. 

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-sociedad-del-cansancio-9788425451447  

Han, B.-C. (2014). En el Enjambre. Editorial Herder. 

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/en-el-enjambre-9788425451256  

Han, B.-C. (2015). El aroma del tiempo. Editorial Herder. 

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/el-aroma-del-tiempo-9788425433924 

Han, B.-C. (2016). Por favor, cierra los ojos. Editorial Herder. https://herdereditorial.com/por-

favor-cierra-los-ojos-9788425436321-2  

Han, B.-C. (2016). La societat de la transparència. Editorial Herder. 

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-societat-de-la-transparencia-

9788425436789  

Han, B.-C. (2018). La agonía del Eros. Editorial Herder. 

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-agonia-del-eros-9788425450839  

Han, B.-C. (2019). La desaparición de los rituales. Editorial Herder. 

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-desaparicion-de-los-rituales-

9788425444005  

Han, B.-C. (2021). La societat pal·liativa. Editorial Herder.  

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-societat-pal-liativa-9788425446344  

Han, B.-C. (2021). No-cosas. Quiebras del mundo de hoy. Editorial Taurus. 

https://www.penguinlibros.com/es/libros-de-filosofia/258332-libro-no-cosas-

9788430624348  

Han, B.-C. (2022). Infocracia. La digitalización y la crisis de la democracia. Editorial Taurus. 

https://www.penguinlibros.com/es/libros-de-filosofia/285427-libro-infocracia-

9788430624898  

Han, B.-C. (2022). La expulsión de lo distinto. Editorial Herder. 

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-expulsion-de-lo-distinto-2-ed-

9788425449222  

Hassoun, J. (. 2. (1996). Los contrabandistas de la memoria (S. Fendrik, Trad.). Ediciones de la 

Flor. https://ia601600.us.archive.org/13/items/Ebiblio-166601-166700/Ebiblio-166601-

https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/topologia-de-la-violencia-9788425434174
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-sociedad-del-cansancio-9788425451447
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/en-el-enjambre-9788425451256
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/el-aroma-del-tiempo-9788425433924
https://herdereditorial.com/por-favor-cierra-los-ojos-9788425436321-2
https://herdereditorial.com/por-favor-cierra-los-ojos-9788425436321-2
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-societat-de-la-transparencia-9788425436789
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-societat-de-la-transparencia-9788425436789
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-agonia-del-eros-9788425450839
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-desaparicion-de-los-rituales-9788425444005
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-desaparicion-de-los-rituales-9788425444005
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-societat-pal-liativa-9788425446344
https://www.penguinlibros.com/es/libros-de-filosofia/258332-libro-no-cosas-9788430624348
https://www.penguinlibros.com/es/libros-de-filosofia/258332-libro-no-cosas-9788430624348
https://www.penguinlibros.com/es/libros-de-filosofia/285427-libro-infocracia-9788430624898
https://www.penguinlibros.com/es/libros-de-filosofia/285427-libro-infocracia-9788430624898
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-expulsion-de-lo-distinto-2-ed-9788425449222
https://herdereditorial.com/catalogo/filosofia/la-expulsion-de-lo-distinto-2-ed-9788425449222
https://ia601600.us.archive.org/13/items/Ebiblio-166601-166700/Ebiblio-166601-166700/166673%20-%20Hassoun%20Jacques%20-%20Los%20Contrabandistas%20De%20La%20Memoria.pdf


La transmisión intergeneracional de la memoria colectiva y el sujeto de la sociedad del cansancio – J. G. Carrillo Ballesteros 

 

166700/166673%20-%20Hassoun%20Jacques%20-

%20Los%20Contrabandistas%20De%20La%20Memoria.pdf 

Lomas García, C., Guillermo Lorenz, F., Díez Gutiérrez, E. J., Cuesta, R., Ballarín Domingo, P., 

Escolano, A., Viñao, A. (2011). Lecciones contra el olvido: memoria de la educación y 

educación de la memoria. https://www.libreria.educacion.gob.es/libro/lecciones-contra-el-

olvido-memoria-de-la-educacion-y-educacion-de-la-memoria_181512/  

Mate, R. (2013). La piedra desechada. Editorial Trotta. https://www.trotta.es/libros/la-piedra-

desechada/9788498794588/  

Mate, R. (2018). El tiempo, tribunal de la historia. Editorial Trotta. https://www.trotta.es/libros/el-

tiempo-tribunal-de-la-historia/9788498797299/  

https://ia601600.us.archive.org/13/items/Ebiblio-166601-166700/Ebiblio-166601-166700/166673%20-%20Hassoun%20Jacques%20-%20Los%20Contrabandistas%20De%20La%20Memoria.pdf
https://ia601600.us.archive.org/13/items/Ebiblio-166601-166700/Ebiblio-166601-166700/166673%20-%20Hassoun%20Jacques%20-%20Los%20Contrabandistas%20De%20La%20Memoria.pdf
https://www.libreria.educacion.gob.es/libro/lecciones-contra-el-olvido-memoria-de-la-educacion-y-educacion-de-la-memoria_181512/
https://www.libreria.educacion.gob.es/libro/lecciones-contra-el-olvido-memoria-de-la-educacion-y-educacion-de-la-memoria_181512/
https://www.trotta.es/libros/la-piedra-desechada/9788498794588/
https://www.trotta.es/libros/la-piedra-desechada/9788498794588/
https://www.trotta.es/libros/el-tiempo-tribunal-de-la-historia/9788498797299/
https://www.trotta.es/libros/el-tiempo-tribunal-de-la-historia/9788498797299/

