
 

 

 

Iustitia - Universidad Santo Tomás, Seccional Bucaramanga, Colombia, Edición Especial - Febrero de 2026 

El(los) autor(es), licenciatario Universidad Santo Tomás Seccional Bucaramanga, Colombia  
Iustitia ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539 – 4657 DOI: https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3295 

 

 

SEGURIDAD HUMANA, SEGURIDAD NACIONAL Y EL DEBER DE MEMORIA: 

UNA REFLEXIÓN DESDE LA ÉTICA DEL CUIDADO 

 

PUBLICACIÓN ANTICIPADA 

El Comité Editorial de la revista Iustitia aprueba la publicación anticipada del presente manuscrito dado 

que ha culminado el proceso editorial de forma satisfactoria. No obstante, advierte a los lectores que esta 

versión en PDF es provisional y puede ser modificada al realizar la corrección de estilo y la diagramación 

del documento. 

   

ACCEPTED FOR PUBLICATION 

The Editorial Board of Iustitia approves the early publication of this manuscript since the editorial 

process has been satisfactorily completed. However, it warns readers that this PDF version is provisional 

and may be modified by proof-reading and document layout processes. 

  

 

  

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3295


Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una reflexión desde la ética 

del cuidado 

Human security, national security, and the duty of remembrance: a reflection from the ethics of 

care 

 

Clara Patricia Guzmán Silva 

Economista, Universidad Santo Tomás, Bogotá, Colombia. Especialista en Administración de la 

Informática Educativa, Universidad de Santander, Bucaramanga, Colombia. Especialista en 

Gerencia de Proyectos, Universidad de Boyacá, Tunja, Colombia. Magister en Economía, 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia, Tunja, Colombia. Doctora en Economía, 

Pobreza y Desarrollo Social, Universidad de Baja California, Tepic, México. Decana de Facultad 

de Ciencias Económicas y Administrativas, Escuela Colombiana de Carreras Industriales, 

Bogotá, Colombia y Docente de Posgrados, Universidad del Rosario, Bogotá, Colombia. 

clarapguzman@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0001-9162-0552 

 

Recibido: 7 de noviembre de 2025 

Aceptado: 16 de diciembre de 2025 

Cómo citar este articulo: 

Guzmán Silva, C. P. (2026). Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una 

reflexión desde la ética del cuidado. Iustitia, 24(Especial). 

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3295 

 

Resumen 

Este artículo examina la relación entre seguridad humana, seguridad nacional y deber de memoria 

en contextos de conflicto y posconflicto. A partir de un análisis conceptual y ético, se argumenta 

que la dicotomía entre seguridad estatal y seguridad de las personas resulta insostenible frente a 

las dinámicas contemporáneas de violencia. 

El texto propone un enfoque integrado, sustentado en la ética del cuidado y la noción de 

ciudadanía, que reconoce la centralidad de la dignidad humana, la memoria histórica y la 

responsabilidad colectiva como pilares de una seguridad sostenible. Se sostiene que la negación 

https://doi.org/10.15332/iust.v24iEspecial.3295


Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una reflexión desde la ética del cuidado – C. P. Guzmán Silva 

 

del pasado debilita la cohesión social y erosiona la legitimidad institucional, mientras que el 

reconocimiento, la reparación y la participación ciudadana fortalecen la gobernabilidad 

democrática y previenen nuevas violencias. 

Palabras clave: seguridad nacional, seguridad humana, deber de memoria, ética del 

cuidado, ciudadanía. 

 

Abstract 

This article examines the relationship between human security, national security, and the duty to 

remember in contexts of conflict and post-conflict. Through a conceptual and ethical analysis, it 

argues that the dichotomy between state security and the security of individuals is unsustainable 

in the face of contemporary dynamics of violence.  

The text proposes an integrated approach, grounded in the ethics of care and the notion of 

citizenship, which recognizes the centrality of human dignity, historical memory, and collective 

responsibility as pillars of sustainable security. It contends that the denial of the past weakens 

social cohesion and erodes institutional legitimacy, while acknowledgment, reparation, and civic 

participation strengthen democratic governance and prevent new violence. 

 Keywords: National Security, human security, duty to remember, ethics of care, 

citizenship. 

 

Introducción 

La relación entre seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria se ha convertido 

en uno de los debates centrales en escenarios de reconstrucción y transición política. En sociedades 

que buscan superar legados de violencia, la pregunta por cómo garantizar simultáneamente la 

protección del Estado y de las personas cobre una relevancia ética y política fundamental. La 

seguridad humana emerge como un paradigma alternativo que desplaza el énfasis de la seguridad 

estatal hacia la dignidad, las capacidades y el bienestar de los individuos, integrando principios de 

cuidado y responsabilidad mutua. Este artículo analiza dicha transición, enfatizando el papel del 

deber de memoria como componente indispensable para la reconciliación, la verdad histórica y la 

construcción de una paz duradera.  

 

La evolución del concepto de seguridad 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

Durante gran parte del siglo XX, la seguridad se definió bajo un enfoque estatal centrado en la 

soberanía y la defensa militar. Este enfoque tradicional, influenciado por el realismo político y 

reforzado durante la Guerra Fría, asumía que el principal objetivo del Estado era proteger su 

territorio y estabilidad frente a amenazas externas (Morgenthau, 1948). 

Sin embargo, con el fin de la Guerra Fría el incremento de conflictos internos y la aparición, 

de amenazas no convencionales (como el terrorismo, el crimen organizado, las pandemias y el 

cambio climático) evidenciaron las limitaciones de este paradigma. Factores como el terrorismo 

transnacional, el deterioro ambiental, la pobreza estructural y la pandemia demostraron que la 

seguridad del Estado no garantiza necesariamente la seguridad de sus habitantes. 

El colapso de la Unión Soviética y el fin de la confrontación bipolar revelaron las 

limitaciones de este enfoque estatocéntrico. La naturaleza de los conflictos se transformó, pasando 

de guerras interestatales a conflictos intraestatales con un impacto devastador en las poblaciones 

civiles (Kaldor, 1999). Paralelamente, la interdependencia global intensificó la importancia de las 

amenazas transnacionales y no militares tales como la migración masiva y las crisis humanitarias; 

el deterioro ambiental y el cambio climático y la propagación de enfermedades infecciosas. Estos 

nuevos riesgos demostraron que la seguridad de un Estado ya no garantizaba la seguridad de su 

población; de hecho, en muchos casos, los propios Estados se convirtieron en la fuente de 

inseguridad para sus ciudadanos. 

El Informe sobre Desarrollo Humano del PNUD (1994) redefine la seguridad como la 

protección de las personas frente a amenazas crónicas y repentinas que afectan su vida y dignidad. 

Este enfoque incluye dimensiones económicas, sanitarias, ambientales, personales, comunitarias 

y políticas, y propone superar el énfasis exclusivo en la fuerza militar para avanzar hacia políticas 

integrales de prevención y desarrollo humano. (PNUD, 1994, p. 23). 

El concepto es deliberadamente holístico y multidimensional, abarcando siete categorías 

interconectadas de amenazas: 

1. Seguridad Económica: Garantía de un ingreso básico. 

2. Seguridad Alimentaria: Acceso físico y económico a alimentos. 

3. Seguridad de la Salud: Protección contra enfermedades y acceso a cuidados sanitarios. 

4. Seguridad Ambiental: Protección contra la degradación ecológica. 

5. Seguridad Personal: Protección contra la violencia física y el crimen. 

6. Seguridad Comunitaria: Preservación de la cultura y la identidad. 



Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una reflexión desde la ética del cuidado – C. P. Guzmán Silva 

 

7. Seguridad Política: Respeto a los derechos humanos fundamentales. 

La seguridad humana se fundamenta en dos libertades esenciales: (a) la libertad ante el 

miedo (Freedom from Fear): Enfocada en la protección de las personas de la violencia y los 

conflictos, siendo el foco de la intervención de los Estados y la comunidad internacional (Alkire, 

2003) y (b) la libertad ante la necesidad (Freedom from\Want): Enfocada en el desarrollo y en 

garantizar el bienestar económico, social y ambiental, integrando la seguridad a la agenda del 

desarrollo humano.  

Su aplicación ha permitido ampliar la comprensión de los riesgos que enfrentan las 

sociedades contemporáneas y ha reforzado la idea de que un Estado solo puede ser estable cuando 

garantiza el bienestar de su población. El informe sobre Desarrollo Humano del Programa de las 

Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD) introdujo formalmente el concepto de seguridad 

humana, proponiendo un cambio de paradigma radical. La seguridad, argumentaba el informe, no 

debería medirse por la protección del Estado, sino por la protección de las personas de amenazas 

crónicas y repentinas a su vida y dignidad (PNUD, 1994). Esta reorientación conceptual, aunque 

ampliamente debatida, establece una tesis central para este escrito: la seguridad de un Estado es 

inextricable de la seguridad de su gente. 

A partir de esta premisa, se explora cómo la negación del pasado y el deber de memoria, 

así como la ética del cuidado y la ciudadanía, se insertan en esta relación. Se argumenta que la 

memoria colectiva y la responsabilidad moral de cuidar al otro no son barreras para la estabilidad 

política, sino los cimientos de una paz genuina y una seguridad duradera. 

Aunque la seguridad humana ha sido criticada por su amplitud y por el riesgo de 

"securitizar" en exceso problemas de desarrollo, ha logrado permear el discurso y la práctica de 

organizaciones internacionales y gobiernos. En la práctica, ha facilitado la justificación de la 

Responsabilidad de Proteger (R2P) y ha cimentado la comprensión de que la paz positiva—

entendida no solo como la ausencia de guerra, sino como la presencia de justicia y bienestar—es 

la verdadera base de la estabilidad (Galtung, 1964). 

La tesis central que conecta la seguridad del Estado con la seguridad de su gente se 

consolida a través de la interdependencia (Tischner, 2011). Un Estado cuyas poblaciones sufren 

de inseguridad económica o política es inherentemente vulnerable a la inestabilidad y el colapso, 

mientras que una ciudadanía segura y digna se convierte en el cimiento de la legitimidad y la 

resiliencia estatal. Esto refuerza el argumento del texto sobre cómo la ética del cuidado y la 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

memoria se insertan como políticas públicas esenciales para construir una seguridad duradera que 

va más allá de la mera contención militar. 

De la seguridad nacional al paradigma de la seguridad humana 

La distinción entre seguridad nacional y seguridad humana no implica una oposición 

irreconciliable. Por el contrario, se trata de perspectivas interdependientes: un Estado debilitado 

difícilmente protege a su población, mientras que una población insegura erosiona la legitimidad 

y estabilidad del Estado. 

La seguridad nacional tradicional se fundamenta en una visión realista del mundo, donde 

los Estados son los actores principales y las relaciones entre ellos son de suma cero. Su principal 

objetivo es la supervivencia y el poder del Estado, y sus herramientas privilegiadas son la fuerza 

militar y la diplomacia coercitiva. Autores como Barry Buzan han ampliado el concepto de 

seguridad para incluir dimensiones no militares, pero la seguridad humana lleva este planteamiento 

más allá al colocar a las personas en el centro. Este giro resulta especialmente relevante en 

sociedades en transición, donde la fragilidad institucional y las desigualdades profundizan la 

vulnerabilidad ciudadana. (Buzan, 1998). 

En contraste, la seguridad humana se articula en torno a la protección de los individuos. El 

PNUD (1994) identificó siete dimensiones interconectadas de la seguridad: económica, 

alimentaria, de la salud, ambiental, personal, comunitaria y política. Este enfoque reconoce que 

las amenazas a la vida de las personas no solo provienen de agresores armados, sino también de la 

pobreza, la enfermedad, el hambre, la falta de educación y la opresión. La seguridad humana, por 

lo tanto, exige un cambio en la práctica política, priorizando el desarrollo y el bienestar sobre la 

fuerza militar. La negación de estos derechos y necesidades fundamentales, que genera 

inestabilidad y resentimiento, puede ser vista como una amenaza existencial tanto para la 

población como para el Estado mismo. 

El concepto de seguridad humana surge como respuesta crítica a la visión estatal de la 

seguridad nacional, tradicionalmente centrada en la defensa militar y la protección de la soberanía 

frente a amenazas externas. En contraste, la seguridad humana reconoce la multidimensionalidad 

de los riesgos que enfrentan las personas —económicos, sanitarios, ambientales, políticos— y 

enfatiza la necesidad de políticas integrales que garanticen el bienestar y los derechos humanos 

más allá de la mera ausencia de violencia. 



Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una reflexión desde la ética del cuidado – C. P. Guzmán Silva 

 

La incorporación de la seguridad humana en planos nacionales de desarrollo y legislaciones 

recientes revela la transformación conceptual y práctica de la seguridad estatal. Esta aproximación 

implica, en la praxis política, una reconsideración de las estrategias de seguridad habituales 

militares o coercitivas, proponiendo respuestas centradas en la prevención, la protección de la vida 

digna y la justicia social. 

 

Seguridad humana y seguridad nacional: tensiones y complementariedades 

Las tensiones entre ambos enfoques se evidencian en contextos donde el Estado prioriza el orden 

público sobre los derechos ciudadanos, recurre a medidas coercitivas o promueve narrativas que 

justifican la negación del pasado en nombre de la estabilidad. La militarización excesiva, la 

restricción a la protesta social o la ocultación de violaciones de derechos humanos son ejemplos 

de cómo las políticas de seguridad pueden convertirse en fuente de inseguridad. Sin embargo, la 

evidencia comparada muestra que la estabilidad estatal se fortalece cuando la seguridad humana 

es garantizada, pues aumenta la cohesión social, la confianza pública y la resiliencia institucional. 

La seguridad ha sido tradicionalmente entendida en clave estatal, asociada a la defensa de 

la soberanía y la preservación del orden interno. Sin embargo, el enfoque de seguridad humana, 

promovido por el Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD, 1994), plantea la 

necesidad de poner en el centro a las personas, priorizando la dignidad, la libertad frente al miedo 

y la libertad frente a la necesidad. 

La seguridad humana, entendida como la protección y empoderamiento de las personas 

frente a amenazas multidimensionales (económicas, sociales, políticas y ambientales), se 

complementa con la seguridad nacional, centrada en la soberanía y estabilidad del Estado. Ambas 

se interrelacionan, dado que la fragilidad en la seguridad humana impacta negativamente la 

seguridad nacional y viceversa (Mack, 2019). Por su parte, el deber de memoria implica una 

obligación ética y política de reconocer las violaciones del pasado, reparar a las víctimas y evitar 

el olvido, superando la negación que alimenta patrones de violencia y exclusión (Defensoría del 

Pueblo, 2025). 

En contextos de conflicto, como el colombiano, esta tensión entre seguridad nacional y 

seguridad humana se entrelaza con los dilemas de la memoria histórica: la negación del pasado 

erosiona la confianza social, mientras que el deber de memoria se convierte en condición para la 

reconciliación y la garantía de no repetición (Jelin, 2002; Ricoeur, 2000). 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

La seguridad nacional prioriza la defensa del Estado frente a amenazas externas o internas, 

mientras que la seguridad humana se centra en proteger la vida, la integridad y el bienestar de las 

personas (Buzan, Wæver & de Wilde, 1998). Si bien estos enfoques pueden entrar en tensión, la 

experiencia de sociedades en posconflicto muestra que no son categorías opuestas, sino 

interdependientes: la legitimidad del Estado depende del cuidado y protección efectiva de sus 

ciudadanos, y la cohesión social fortalece la estabilidad nacional. Esta tensión entre la seguridad 

nacional y la seguridad humana no es meramente conceptual, sino que se manifiesta en decisiones 

concretas de política pública, especialmente en contextos de crisis o conflicto. 

La principal fuente de fricción surge cuando el Estado, en nombre de la seguridad nacional, 

sacrifica o restringe los derechos y libertades de sus ciudadanos. Esto puede ocurrir mediante la 

militarización excesiva de la seguridad pública, la limitación de la protesta social o la negación de 

violaciones a los derechos humanos del pasado para preservar la estabilidad institucional. En tales 

casos, el Estado se convierte en la fuente de inseguridad para su propia población (Buzan, Wæver 

& de Wilde, 1998), contradiciendo el espíritu de la seguridad humana. 

A pesar de las tensiones, la tesis de la complementariedad se afianza en la realidad de la 

gobernanza moderna. La seguridad nacional es una condición necesaria, pero no suficiente, para 

la seguridad humana. El Estado debe ser estable para poder proteger a sus ciudadanos de amenazas 

externas y garantizar el marco institucional (leyes, justicia) necesario para el desarrollo y la 

protección de los derechos. 

A su vez, la seguridad humana funciona como el cimiento de la estabilidad nacional. La 

fragilidad estatal se correlaciona directamente con la inseguridad humana (Mack, 2019). Cuando 

las personas tienen acceso a educación, salud, justicia y están libres de violencia crónica, la 

legitimidad del Estado se fortalece, la cohesión social aumenta y la sociedad se vuelve más 

resiliente frente a shocks internos o externos (PNUD, 1994). 

De hecho, el fortalecimiento de la seguridad personal (protección contra la violencia), la 

seguridad económica (acceso a medios de vida) y la seguridad política (participación y justicia) se 

traduce directamente en una mayor capacidad de gobernanza y, por ende, en una seguridad 

nacional más robusta. 

La interrelación se vuelve crucial en sociedades en transición o posconflicto, como el caso 

colombiano, donde el deber de memoria actúa como un mecanismo para conciliar ambas esferas. 

La negación del pasado por parte del aparato estatal (un acto a menudo justificado bajo la lógica 



Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una reflexión desde la ética del cuidado – C. P. Guzmán Silva 

 

de preservar la "unidad" o la "seguridad nacional") socava la seguridad humana de las víctimas y 

erosiona la confianza en las instituciones. Esta negación mantiene vivas las heridas y alimenta el 

potencial de violencia de repetición, desestabilizando a largo plazo la seguridad nacional. 

Por el contrario, el deber de memoria (Defensoría del Pueblo, 2025), entendido como la 

obligación de investigar, reconocer y documentar la verdad de las violaciones pasadas, cumple una 

doble función. Primero la seguridad humana que proporciona dignidad y reparación simbólica a 

las víctimas (Jelin, 2002), lo que es esencial para la libertad frente al miedo y la reconciliación. En 

segundo lugar, la seguridad nacional, al establecer la verdad y promover la justicia, el Estado 

restaura su legitimidad y asienta las garantías de no repetición. Esto desactiva el resentimiento y 

la polarización que amenazan el orden interno, convirtiendo la memoria en un pilar para una paz 

genuina y una seguridad duradera (Ricoeur, 2000). 

Así, en el tránsito hacia la estabilidad, la seguridad humana —en su dimensión de 

reconocimiento de la verdad y justicia— se convierte en la condición sine qua non para una 

seguridad nacional que sea democrática, legítima y sostenible en el tiempo. 

 

El deber de memoria como fundamento de seguridad y paz 

Los conflictos armados contemporáneos han evidenciado cómo las guerras y violencias 

estructurales trascienden la defensa militar tradicional, afectando profundamente la vida de las 

personas y sus comunidades. La memoria histórica constituye un componente esencial tanto para 

la seguridad humana como para la seguridad nacional. La negación del pasado—expresada en 

omisiones, minimizaciones o distorsiones—perpetúa el dolor de las víctimas, alimenta la 

polarización social y mantiene vivas las condiciones que posibilitan la repetición de la violencia. 

 Por el contrario, el deber de memoria implica reconocer los hechos, restaurar la dignidad 

de las víctimas y promover garantías de no repetición. Siguiendo a autores como Ricoeur y Jelin, 

la memoria se convierte en un mecanismo de justicia moral y de reconstrucción de la confianza 

colectiva, indispensable para la gobernabilidad democrática. 

En contextos de posconflicto, la relación entre seguridad y memoria se vuelve 

especialmente crítica. La negación del pasado, es decir, el encubrimiento o la minimización de 

crímenes de Estado o atrocidades, es a menudo utilizada por regímenes para mantener el control y 

evitar la rendición de cuentas. En un sentido puramente instrumental, esto podría parecer una 

medida de seguridad nacional, al prevenir el juicio de las élites y la inestabilidad social. Sin 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

embargo, este enfoque es profundamente erróneo. La falta de verdad y justicia perpetúa las 

divisiones y el resentimiento, creando un vacío moral que compromete la reconciliación y la paz 

a largo plazo (Jelin, 2002). 

Por otro lado, el deber de memoria es una práctica que contribuye directamente a la 

seguridad humana y, por extensión, a la seguridad nacional. Al reconocer y nombrar los crímenes 

pasados, la sociedad y el Estado asumen una responsabilidad que tiene un triple propósito: 

• Reparación y Dignidad: La memoria es una forma de justicia moral que devuelve la 

dignidad a las víctimas, permitiéndoles sanar y reintegrarse a la vida social. 

• Cohesión Social: Al enfrentar la verdad, la sociedad puede reconstruir la confianza 

fracturada entre los grupos en conflicto, sentando las bases para una convivencia más 

sana y sostenible. 

• No Repetición: El acto de recordar y enseñar el pasado trágico es una garantía moral 

para las generaciones futuras, una salvaguarda contra la repetición de la violencia. 

Como señaló Paul Ricoeur, la memoria es un antídoto contra el olvido, el cual puede 

ser tan destructivo como la violencia misma (Ricoeur, 2004). 

En contextos de violencia política, el tratamiento del pasado adquiere un papel decisivo. 

 La negación de los hechos victimizantes no solo revictimiza, sino que mina la confianza en 

las instituciones, impidiendo construir proyectos colectivos de paz (Gómez-Barris, 2010). En 

contraste, el deber de memoria fortalece la seguridad humana al reconocer la dignidad de las 

víctimas, y la seguridad nacional al consolidar una narrativa compartida que sustente la legitimidad 

democrática (Ricoeur, 2000). 

 

La ética del cuidado y la ciudadanía como marco orientador 

El deber de memoria, entendido como la responsabilidad colectiva de recordar y dignificar el 

sufrimiento de las víctimas de la violencia y la injusticia, constituye una dimensión ética 

indispensable en la construcción de seguridad humana. Este deber se fundamenta en la exigencia 

de no negar el pasado, promover el reconocimiento público de los derechos vulnerados y evitar la 

repetición de crímenes y omisiones. 

La memoria ética no sólo posibilita la reparación simbólica y material, sino que también 

orienta las políticas públicas hacia la prevención estructural de la violencia y la promoción de 

condiciones para la vida digna. De este modo, la memoria se erige como base para reconstruir la 



Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una reflexión desde la ética del cuidado – C. P. Guzmán Silva 

 

confianza social y fortalecer narrativas incluyentes que legitiman el rol de la ciudadanía en la 

defensa de los derechos humanos, articulando el pasado y el presente en procesos efectivos de 

justicia transicional. 

Para que el deber de memoria sea efectivo, se requiere un marco ético que lo sustente. La 

ética del cuidado, desarrollada por pensadoras como Carol Gilligan y Joan Tronto, ofrece dicho 

marco. A diferencia de las éticas basadas en derechos y justicia abstractos, la ética del cuidado se 

enfoca en la responsabilidad, la interdependencia y la atención a las necesidades de los otros 

(Tronto, 1993). Aplicada al ámbito de la seguridad, esta ética propone que un Estado es seguro 

cuando cuida a sus ciudadanos, y que los ciudadanos son agentes de seguridad cuando se cuidan 

mutuamente. 

Este principio da lugar al concepto de ciudadanía, que va más allá de la ciudadanía 

tradicional de derechos y deberes. La ciudadanía implica una responsabilidad moral activa para el 

bienestar de la comunidad y la protección de los más vulnerables. En un contexto de posconflicto, 

la ciudadanía se manifiesta en la voluntad de la sociedad de escuchar las voces de las víctimas y 

honrar sus historias; participar en procesos de reconciliación y justicia y defender los derechos 

humanos de todos los miembros de la sociedad. 

La seguridad, desde esta perspectiva, no es una imposición vertical del Estado, sino un 

proceso de construcción horizontal y relacional donde el cuidado del otro es la principal 

herramienta para construir paz y estabilidad. La ética del cuidado, en tanto enfoque moral y 

político, rechaza las dicotomías rígidas entre lo privado y lo público y propone una visión 

relacional de la responsabilidad, la empatía y la atención a las necesidades específicas de los 

individuos y comunidades. En materia de seguridad, el cuidado implica el reconocimiento de la 

vulnerabilidad humana y la obligación institucional de proteger y prevenir daños desde una 

perspectiva integral. 

Adoptar la ética del cuidado como principio rector en las políticas de seguridad humana 

supone poner en el centro a las personas, ampliar el alcance de la protección estatal y fortalecer la 

participación comunitaria en la toma de decisiones sobre su propio destino, trascendiendo el 

enfoque meramente militarista o disuasivo de la seguridad nacional. 

La ética del cuidado, planteada por autoras como Gilligan (1982) y Noddings (1984), 

resalta la interdependencia, la responsabilidad mutua y la centralidad de la vulnerabilidad humana 

en la vida social. Desde esta perspectiva, la “ciudadanía” —noción desarrollada por Joan Tronto 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

(2013) y retomada por Cortina (2001)— constituye un marco normativo para repensar la 

ciudadanía como práctica de cuidado recíproco y compromiso con la vida. 

Incorporar la ética del cuidado y la ciudadanía al análisis de seguridad implica reconocer 

que la protección estatal no puede reducirse a lo militar, sino que debe orientarse hacia políticas 

que garanticen memoria, justicia restaurativa y espacios de sanación colectiva. De esta forma, la 

memoria histórica se convierte no solo en un deber moral, sino en un dispositivo de seguridad y 

sostenibilidad social. 

Este enfoque enfatiza que la justicia no solo es un asunto formal, sino que requiere cuidado 

activo hacia la dignidad y el bienestar de todos (Marín, 2018). La ciudadanía surge como una 

práctica ética-social que integra la ética del cuidado en la acción ciudadana y comunitaria, 

responsabilizándose del cuidado colectivo, el reconocimiento de víctimas y la reparación social. 

Desde esta perspectiva, la memoria histórica no es solo un recuerdo, sino un acto de cuidado que 

dignifica a las personas afectadas promueve la verdad y fomenta la reconciliación (Centro de 

Memoria Histórica, 2015). 

Experiencias posconflicto demuestran que procesos de memoria basados en el cuidado 

mutuo fortalecen la cohesión social y disminuyen la violencia recurrente, pues construyen un tejido 

social resiliente donde la justicia restaurativa toma lugar (Indepaz, 2022). Incorporar la ética del 

cuidado en las políticas públicas redefine las estrategias de seguridad, desplazando enfoques 

punitivos y militares para priorizar la prevención, la inclusión social y la reparación integral. Así, 

la ciudadanía actúa como un puente entre la protección de derechos individuales y la estabilidad 

colectiva, vital para la prevención de nuevas violencias y el fortalecimiento de la paz duradera 

(UNESCO, 2023). 

Esta integración implica adoptar un modelo de seguridad restaurativo, en el que las 

comunidades son agentes activos del cuidado de su memoria y seguridad, promoviendo la 

participación y la empatía como herramientas estratégicas para la gobernabilidad y la justicia social 

(Defensoría del Pueblo, 2025). La ética del cuidado y la ciudadanía ofrecen un paradigma ético-

transformador para abordar los retos de la memoria histórica, la seguridad humana y nacional en 

contextos de posconflicto. Reconocer y reparar desde el cuidado relacional, potencia la dignidad 

de las víctimas y posibilita sociedades más justas y pacíficas. Este enfoque exige un compromiso 

renovado de los Estados y las comunidades para construir seguridades desde la empatía, la 

responsabilidad colectiva y el respeto profundo por la vida y la memoria. 



Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una reflexión desde la ética del cuidado – C. P. Guzmán Silva 

 

Otras experiencias de posconflicto muestran que las iniciativas de memoria fundamentadas 

en el cuidado fortalecen el tejido social, facilitan la reparación simbólica y contribuyen a la 

disminución de violencias recurrentes. La combinación de memoria histórica, justicia restaurativa 

y participación comunitaria crea bases sólidas para una seguridad integral que trasciende la lógica 

militar y se orienta hacia la sostenibilidad social. La ciudadanía, entendida como 

corresponsabilidad ética y política, se configura entonces como un puente entre la dignidad 

humana y la estabilidad nacional. 

 

Conclusiones 

La interrelación entre seguridad humana y seguridad nacional, mediada por la memoria histórica 

y la ética del cuidado, exige superar visiones reducidas que privilegian exclusivamente la 

protección del Estado. La ética del cuidado y la ciudadanía ofrecen un horizonte normativo y 

práctico que permite articular justicia, memoria y protección integral. Reconocer el pasado y 

dignificar a las víctimas no solo es un imperativo ético, sino también una estrategia de seguridad 

que fortalece tanto a las personas como al Estado. 

El debate entre seguridad nacional y seguridad humana no es una simple disputa 

académica; tiene profundas implicaciones para la paz y la estabilidad global. Este artículo ha 

sostenido que la seguridad genuina debe construirse sobre la base del reconocimiento del pasado, 

la dignificación de las víctimas y la atención a las necesidades reales de las personas. Un Estado 

no puede ser verdaderamente seguro si su población vive en la inseguridad, el miedo y la 

indignidad. La negación del pasado, aunque a menudo vista como un camino hacia la estabilidad, 

genera un ciclo de violencia y resentimiento que compromete la legitimidad del Estado. 

La memoria no es una amenaza para la estabilidad estatal; por el contrario, constituye un 

recurso central para fortalecer el Estado de derecho, prevenir nuevas violencias y consolidar una 

gobernabilidad democrática. En última instancia, la seguridad sostenible se construye allí donde 

el cuidado, la justicia y la verdad convergen como pilares de la vida colectiva. 

Esta visión que sitúa el cuidado y la historia en el centro implica desafiar las fronteras 

tradicionales de la protección estatal y situar el bienestar, la dignidad y la memoria histórica en el 

corazón de la acción pública. Este enfoque, integral y preventivo, exige el desarrollo de políticas 

que promuevan la justicia, la reparación a las víctimas y el fortalecimiento del tejido social y 

democrático, abogando por una seguridad compleja, inclusiva y relacional. 



Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

 

Referencias 

Alkire, S. (2003). A Conceptual Framework for Human Security. CRISE (Department of 

International Development, University of Oxford). 

https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:d2907237-2a9f-4ce5-a403-a6254020052d  

Buzan, B. G., Wæver, O., y de Wilde, J. H. (1998). Security: A New Framework for Analysis. 

Lynne Rienner. https://research.rug.nl/en/publications/security-a-new-framework-for-

analysis/ 

Cano Cuevas, D. F. (2024). Desafíos de la seguridad humana en los nuevos dominios de la guerra. 

Novum Jus, 18(3), 41–68. https://doi.org/10.14718/NovumJus.2024.18.3.2  

Centro de Memoria Histórica. (2015). Caminos para la memoria. Orientaciones para la 

participación de las víctimas en los procesos misionales del Centro Nacional de Memoria 

Histórica (CNMH).  https://centrodememoriahistorica.gov.co/wp-

content/uploads/2020/10/Caminos-para-la-memoria.pdf  

Cortina, A. (2001). Ciudadanos del mundo: hacia una teoría de la ciudadanía. Alianza. 

https://www.alianzaeditorial.es/libro/alianza-ensayo/ciudadanos-del-mundo-adela-cortina-

9788420684154/  

Defensoría del Pueblo de Colombia. (2025). El deber de memoria y la no repetición: una 

obligación de Estado. https://www.defensoria.gov.co/-/el-deber-de-memoria-y-la-

protecci%C3%B3n-de-los-derechos-de-las-v%C3%ADctimas-son-responsabilidad-del-

estado 

Defensoría del Pueblo de Colombia. (2025). El deber de memoria y la protección de los derechos 

de las víctimas son responsabilidad del Estado. https://www.defensoria.gov.co/-/el-deber-

de-memoria-y-la-protecci%C3%B3n-de-los-derechos-de-las-v%C3%ADctimas-son-

responsabilidad-del-estado  

Galtung, J. (1964). An Editorial. Journal of Peace Research, 1(1), 1-4. 

https://doi.org/10.1177/002234336400100101 

Gilligan, C. (1993). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development. 

Harvard University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctvjk2wr9  

Gilligan, C. (2004). La ética del cuidado. Estudios en Ética. 

https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:d2907237-2a9f-4ce5-a403-a6254020052d
https://research.rug.nl/en/publications/security-a-new-framework-for-analysis/
https://research.rug.nl/en/publications/security-a-new-framework-for-analysis/
https://doi.org/10.14718/NovumJus.2024.18.3.2
https://centrodememoriahistorica.gov.co/wp-content/uploads/2020/10/Caminos-para-la-memoria.pdf
https://centrodememoriahistorica.gov.co/wp-content/uploads/2020/10/Caminos-para-la-memoria.pdf
https://www.alianzaeditorial.es/libro/alianza-ensayo/ciudadanos-del-mundo-adela-cortina-9788420684154/
https://www.alianzaeditorial.es/libro/alianza-ensayo/ciudadanos-del-mundo-adela-cortina-9788420684154/
https://www.defensoria.gov.co/-/el-deber-de-memoria-y-la-protecci%C3%B3n-de-los-derechos-de-las-v%C3%ADctimas-son-responsabilidad-del-estado
https://www.defensoria.gov.co/-/el-deber-de-memoria-y-la-protecci%C3%B3n-de-los-derechos-de-las-v%C3%ADctimas-son-responsabilidad-del-estado
https://www.defensoria.gov.co/-/el-deber-de-memoria-y-la-protecci%C3%B3n-de-los-derechos-de-las-v%C3%ADctimas-son-responsabilidad-del-estado
https://www.defensoria.gov.co/-/el-deber-de-memoria-y-la-protecci%C3%B3n-de-los-derechos-de-las-v%C3%ADctimas-son-responsabilidad-del-estado
https://www.defensoria.gov.co/-/el-deber-de-memoria-y-la-protecci%C3%B3n-de-los-derechos-de-las-v%C3%ADctimas-son-responsabilidad-del-estado
https://www.defensoria.gov.co/-/el-deber-de-memoria-y-la-protecci%C3%B3n-de-los-derechos-de-las-v%C3%ADctimas-son-responsabilidad-del-estado
https://doi.org/10.1177/002234336400100101
https://doi.org/10.2307/j.ctvjk2wr9


Seguridad humana, seguridad nacional y el deber de memoria: una reflexión desde la ética del cuidado – C. P. Guzmán Silva 

 

Gómez-Barris, M. (2010). Where memory dwells: Culture and state violence in Chile. University 

of California Press. https://www.ucpress.edu/books/where-memory-dwells/paper  

Institut Català Internacional per la Pau. (s. f.). La seguridad nacional y los cuidados: Dos caras de 

la misma moneda. ICIP – Per la Pau. https://www.icip.cat/perlapau/es/articulo/la-seguridad-

nacional-y-los-cuidados-dos-caras-de-la-misma-moneda/  

González Posso, C. (2022). La seguridad humana en la paz total. Indepaz. 

https://indepaz.org.co/wp-content/uploads/2022/09/La-seguridad-humana-en-la-paz-total-

1.pdf  

Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memoria. IEP Instituto de estudios peruanos. 

https://banner9.icesi.edu.co/ic_contenidos_pdf/adjuntos/202210/202210_11112_12475.pdf  

Kaldor, M. (2012). New and old wars: Organized violence in a global era (3rd ed.). Polity Press. 

Ley 2272 de 2022. Por medio de la cual se modifica adiciona y prorroga la ley 418 de 1997, 

prorrogada, modificada y adicionada por las Leyes 548 de 1999, 782 de 2002, 1106 de 2006, 

1421 de 2010, 1738 de 2014 y 1941 de 2018, se define la política de paz de Estado, se crea 

el servicio social para la paz, y se dictan otras disposiciones. 4 de noviembre de 2022.  D.O. 

No. 52.208. http://www.secretariasenado.gov.co/senado/basedoc/ley_2272_2022.html  

Luque-Juárez, J. M. (2024). La seguridad humana y su implementación en la operación de las 

Fuerzas Armadas: Análisis documental. Revista Científica General José María Córdova, 

22(45), 237–258. https://doi.org/10.21830/19006586.1237  

Mack, A. (2019). El concepto de seguridad humana. Papeles de relaciones ecosociales y cambio 

global, (90), 11–24. https://www.fuhem.es/wp-content/uploads/2019/08/MACK-Andrew-

El-concepto-de-seguridad-humana-Papeles-90.pdf  

Mack, A. (2019). Human security: The role of the state. En A. Collins (Ed.), Contemporary 

Security Studies (5th ed., pp. 185–198). Oxford University Press.  

Marín, G. (2018). Ética de la justicia, ética del cuidado. Assemblea De Dones d'Elx. 

https://www.academia.edu/3242395/%C3%89tica_de_la_justicia_%C3%A9tica_del_cuida

do 

Morgenthau, H. J. (1948). Politics among nations: The struggle for power and peace. Alfred A. 

Knopf. Political Science Quarterly, 64(2), 290–292. https://doi.org/10.2307/2144235  

Noddings, N. (1984). Caring: A feminine approach to ethics and moral education. University of 

California Press. https://www.ucpress.edu/books/caring/paper  

https://www.ucpress.edu/books/where-memory-dwells/paper
https://www.icip.cat/perlapau/es/articulo/la-seguridad-nacional-y-los-cuidados-dos-caras-de-la-misma-moneda/
https://www.icip.cat/perlapau/es/articulo/la-seguridad-nacional-y-los-cuidados-dos-caras-de-la-misma-moneda/
https://indepaz.org.co/wp-content/uploads/2022/09/La-seguridad-humana-en-la-paz-total-1.pdf
https://indepaz.org.co/wp-content/uploads/2022/09/La-seguridad-humana-en-la-paz-total-1.pdf
https://banner9.icesi.edu.co/ic_contenidos_pdf/adjuntos/202210/202210_11112_12475.pdf
http://www.secretariasenado.gov.co/senado/basedoc/ley_2272_2022.html
https://doi.org/10.21830/19006586.1237
https://www.fuhem.es/wp-content/uploads/2019/08/MACK-Andrew-El-concepto-de-seguridad-humana-Papeles-90.pdf
https://www.fuhem.es/wp-content/uploads/2019/08/MACK-Andrew-El-concepto-de-seguridad-humana-Papeles-90.pdf
https://www.academia.edu/3242395/%C3%89tica_de_la_justicia_%C3%A9tica_del_cuidado
https://www.academia.edu/3242395/%C3%89tica_de_la_justicia_%C3%A9tica_del_cuidado
https://doi.org/10.2307/2144235
https://www.ucpress.edu/books/caring/paper


Iustitia Edición Especial • ISSN 1692-9403 • ISSN Digital 2539-4657 • Febrero de 2026 

 

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo. (1994). Informe sobre desarrollo humano 

1994: Nuevas dimensiones de la seguridad humana. https://hdr.undp.org/content/human-

development-report-1994  

Ricoeur, P. (2000). La memoria, la historia, el olvido. Fondo de Cultura Económica. 

https://fce.com.ar/tienda/filosofia/la-memoria-la-historia-el-olvido/  

Ricoeur, P. (2004). Memoria, historia, olvido. Trotta. https://www.trotta.es/libros/la-memoria-la-

historia-el-olvido/9788481646047/  

Tischner, J. (2011). Human security and the winding path to peace. Palgrave Macmillan. 

Tronto, J. C. (1993). Moral boundaries: A political argument for an ethic of care. Routledge. 

https://searchworks.stanford.edu/view/2850721  

Tronto, J. C. (2013). Caring democracy: Markets, equality, and justice. NYU Press. 

https://nyupress.org/9780814782781/caring-democracy/  

UNESCO. (2023). Manual de seguridad humana. Dependencia de Seguridad Humana · Naciones 

Unidas. https://www.un.org/humansecurity/wp-content/uploads/2023/02/HS-handbook-

Spanish.pdf  

UNESCO. (2005). Hacia las sociedades del conocimiento. UNESCO. 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000138940 

 

https://hdr.undp.org/content/human-development-report-1994
https://hdr.undp.org/content/human-development-report-1994
https://fce.com.ar/tienda/filosofia/la-memoria-la-historia-el-olvido/
https://www.trotta.es/libros/la-memoria-la-historia-el-olvido/9788481646047/
https://www.trotta.es/libros/la-memoria-la-historia-el-olvido/9788481646047/
https://searchworks.stanford.edu/view/2850721
https://nyupress.org/9780814782781/caring-democracy/
https://www.un.org/humansecurity/wp-content/uploads/2023/02/HS-handbook-Spanish.pdf
https://www.un.org/humansecurity/wp-content/uploads/2023/02/HS-handbook-Spanish.pdf
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000138940

